



ইসলামী মূল আকীদাহর বিশ্লেষণ

লেখক

সমানিত শান্তি

মুহাম্মাদ বিন সালেহ আল-উসাইমীন (রাঃ)

ভাষান্তরে :

মুহাম্মাদ আলীমুল্লাহ ইবনে এহসান উল্লাহ

# شرح أصول الإيمان

لفضيلة الشيخ العلامة

محمد بن صالح العثيمين رحمة الله

ترجمة

محمد عليم الله بن إحسان الله



The Cooperative Office For Call & Guidance to Communities at Rawdhah Area

Under the Supervision of Ministry of Islamic Affairs and Endowment

and Call and Guidance -Riyadh - Rawdhah

4922422 - fax.4970561 E.mail: mrawdhah@hotmail.com P.O.Box 87299 Riyadh 11642

# ইসলামী মূল আকীদাহর বিশ্লেষণ

লেখক

সম্মানিত শারোখ

মুহাম্মাদ বিন সালেহ আল-উসাইমীন (রাঃ)

ভাষান্তরে :

মুহাম্মাদ আলীমুল্লাহ ইবনে এহ্সান উল্লাহ

প্রতিপাদ্যে :

মোহাম্মাদ মতিউল ইসলাম বিন  
আলী আহমাদ

প্রকাশনায়

উম্মুল হামাম দা'ওয়া ও এরশাদ কার্যালয়  
সহযোগিতায় রাওদাহ দা'ওয়া ও ইরশাদ কার্যালয়

ফোন- ৪৯২২৪২২ ফ্যাক্স - ৪৯৭০৫৬১

রিয়াদ - সাউদী আরব ।

ح ( ) المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بأم الحمام، ١٤٢٣هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العثيمين ، محمد بن صالح

شرح اصول الايمان / ترجمة محمد عليم بن احسان الله  
- الرياض .

١١٢ ص: ١٧ × ١٢ سم

ردمك : ١-٤٠٨١٠-٩٦٩٠

(النص باللغة البنغالية)

١- الايمان (الاسلام) - ٢- التوحيد

١- ابن احسان الله ، محمد عليم الله (مترجم) بـ العنوان

٢٢/١٩٦٤ ديوبي . ٤٠٢

رقم الإيداع : ٢٢/١٩٦٤

ردمك : ١-٤٠٨١٠-٩٦٩٠

حقوق الطبع محفوظة للمكتب التعاوني

للدعوة والإرشاد وتوعية

الجاليليات بأم الحمام

ولا يسمح بطبعه إلا بإذن خطري

من المكتب إلا من أراد طبعه وتوزيعه مجاناً

الطبعة الأولى

٢٠٠٢ - ١٤٢٣م

## সূচীপত্র :: বিষয়

### পৃষ্ঠা নং

|     |                                  |       |    |
|-----|----------------------------------|-------|----|
| ১।  | অনুবাদকের কথা ..                 | ----- | ১  |
| ২।  | ভূমিকা ..                        | ----- | ৩  |
| ৩।  | ইসলাম ধর্ম ..                    | ----- | ৫  |
| ৪।  | ইসলামের মৌলিক বৈশিষ্ট্যবলী ..    | ----- | ৭  |
| ৫।  | ইসলামের ভিত্তিসমূহ ..            | ----- | ১১ |
| ৬।  | ইসলামী আকৃতিদাহর ভিত্তিসমূহ ..   | ----- | ১৬ |
| ৭।  | আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান ..     | ----- | ১৭ |
| ৮।  | ফেরেশ্তাদের প্রতি ঈমান ..        | ----- | ৩৮ |
| ৯।  | আসমানী কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান .. | ----- | ৪৫ |
| ১০। | রাসূলগণের প্রতি ঈমান ..          | ----- | ৮৭ |

১১। আখেরাতের দিনের উপর ঈমান.. ----- ৬০

১২। ভাগ্যের প্রতি ঈমান.----- ৮৭

১৩। ইসলামী আকৃতিদাত্র উদ্দেশ্য ও লক্ষ্যসমূহ.- ১০২

## অনুবাদকের কথা :

আল্লাহ তা'য়ালার অসংখ্য প্রশংসা যিনি নিখিল বিশ্বের একমাত্র রব প্রতিপালক। তিনি আমাদের সকলের একমাত্র ইলাহ বা সত্য মাবুদ। আল্লাহ তা'য়ালা স্বীয় সন্তায় যেমন এক ও অদ্বিতীয় তেমনি তাঁর গুণাবলীতেও তিনি অনন্য ও অতুলনীয়। সালাত ও সালাম সেই মহানবী মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের প্রতি, যাঁকে আল্লাহ তা'য়ালা সত্য-সঠিক দ্বীন ইসলাম সহকারে সমগ্র বিশ্বজগতের জন্য রহমাতাল লিল আলামীন রূপে প্রেরণ করেছেন এবং তাঁর বংশধর ও সাহাবায়ে কেরামগণের প্রতি এবং কিয়ামত পর্যন্ত ঐ সমস্ত লোকদের প্রতি যারা নিষ্ঠার সাথে কোরআন ও সুন্নাহর আনুগত্য ও অনুসরণ করে চলেন।

জেনে রাখুন, দ্বীন- ইসলামের মূল ভিত্তি হল ঈমান, অর্থাৎ, সহীহ আকৃতিদাহর উপর। অথচ আজ আমাদের মুসলিম সমাজের এক বিরাট অংশ কোরআন ও সুন্নাহর আলোক বর্তিকা এবং ঈমান ও আকৃতিদার জ্ঞান থেকে বহুদুরে অবস্থান করার ফলে তারা কুফর, শির্ক এবং বিভিন্ন বিভাগিতে নিপত্তিত হয়ে ঘূরপাক থাচ্ছে। আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ}

অর্থাৎ “তাদের অধিকাংশ আল্লাহর উপর ঈমান  
রাখে, কিন্তু তারা মুশরিক।” (সূরা ইউসূফ, ১০৬)

লেখক এই পুস্তিকাটিতে ইসলামী আকৃতিদার মূল  
ভিত্তিসমূহ সম্পর্কে জ্ঞানগর্ভ আলোচনা করেছেন।  
নির্ভেজাল ইসলামী আকৃতিদার জ্ঞানার্জনের জন্য বইটির  
অপরিসীম গুরুত্ব অনুধাবন করে বাংলাভাষায় এর  
অনুবাদ করার জন্য আমি প্রয়াসী হই। অনুবাদে কোন  
ভুলক্রুটি দৃষ্টিগোচর হলে আমাকে অবহিত করার জন্য  
পাঠকের নিকট বিনীত অনুরোধ রইল। অসীম দয়ালু  
আল্লাহর নিকট আকুল আবেদন, তিনি যেন  
খালেসভাবে তাঁরই জন্য আমার এ পরিশ্রম কবৃল  
করেন এবং এ কাজের সাথে সংশ্লিষ্ট সকলের জন্য  
দুনিয়ার কল্যাণ ও আখেরাতে নাজাতের ওসীলা করে  
দেন। আমীন

আবু মাহমুদ, মুহাম্মাদ আলীমুল্লাহ পোঃ দারোগার  
হাট - ৩৯১২ ছাগলনাইয়া, ফেনী।

## ভূমিকা :

সমস্ত প্রশংসা আল্লাহর জন্য, আমরা তাঁরই প্রশংসা করি এবং তাঁরই নিকট সাহায্য চাই। তাঁরই নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করি এবং তাঁরই নিকট তাওবা করি। সমস্ত বিপর্যয় ও কুকীর্তি হতে রক্ষার জন্য আমরা তাঁরই সাহায্য প্রার্থনা করি। আল্লাহ যাকে হিদায়েত দান করেন, তার কোন পথভুষ্টকারী নেই, আর যাকে তিনি পথভুষ্ট করেন তার কোন পথ প্রদর্শনকারী নেই। অতঃপর, আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, আল্লাহ তা'য়ালা ব্যতীত সত্যিকার কোন মারুদ নেই, তিনি এক এবং অদ্বিতীয়, তাঁর কোন শরীক নেই। আরো সাক্ষ্য প্রদান করছি যে, মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) আল্লাহর বান্দাহ ও তার রাসূল। আল্লাহর পক্ষ থেকে সালাত ও সালাম বর্ষিত হোক তাঁর প্রিয় রাসূল মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)-এর উপর, তার বংশধর ও সাহাবায়ে কেরামদের উপর এবং যারা তাঁদের প্রদর্শিত পথের সঠিক অনুসারী হবে তাদের উপর। জেনে রাখুন, ইলমে তাওহীদ, তথা আল্লাহর তা'য়ালার একত্বাদের জ্ঞান সর্বাপেক্ষা মহৎ ও পবিত্র। কেননা, ইলমে তাওহীদ হল আল্লাহ তা'আলার নাম ও গুণাবলী সম্পর্কিত জ্ঞান অর্জন করা এবং বান্দাহর উপর তাঁর অধিকারসমূহ সম্পর্কে অবহিত হওয়া। আর এটাই আল্লাহ তা'য়ালার সম্মতি লাভের একমাত্র পথ এবং ইসলামী শরিয়তের মূল ভিত্তি। এজন্যই নবী-রাসূলগণের দাওয়াত ও আহ্বান ছিল এরই প্রতি কেন্দ্রীভূত।

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهٌ إِلَّا  
أَنَا فَاعْبُدُونَ}

অর্থাৎ, “আপনার পূর্বে আমি যে রাসূলই প্রেরণ করেছি তার প্রতি এ প্রত্যাদেশই পাঠিয়েছি যে, আমি ব্যতীত সত্যিকার কোন মাঝুদ বা উপাস্য নেই। সুতরাং তোমরা একমাত্র আমারই এবাদত কর”। (সূরা আমিয়া, আয়াত - ২৫)

এটা সেই তাওহীদ যার স্বাক্ষ্য আল্লাহ তা'য়ালা স্বয়ং নিজের জন্য দিয়েছেন এবং স্বাক্ষ্য দিয়েছেন তাঁর ফেরেশ্তাগণ ও বিদ্বান ব্যক্তিগণ, আর এটাই আসমানী কিতাবসমূহের মধ্যে আল্লাহ তা'য়ালা সম্পর্কিত সর্ববৃহৎ সাক্ষ্য। আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُوُ الْعِلْمِ قَاتِلًا  
بِالْقُسْطَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ}

অর্থাৎ, “আল্লাহ সাক্ষ্য দিয়েছেন, তিনি ছাড়া আর কোন সত্য মাঝুদ নেই এবং ফেরেশ্তাগণ ও ন্যায়নিষ্ঠ জ্ঞানীগণ ও সাক্ষ্য দিয়েছেন, তিনি ছাড়া আর কোন সত্যিকার ইলাহ (উপাস্য) নেই। তিনি পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়।” (সূরা আলে-ইমরান, আয়াত - ১৮)

তাওহীদের তাৎপর্য ও মর্যাদা যেহেতু অপরিসীম, তাই প্রত্যেক মুসলমানের অপরিহার্য দায়িত্ব হলো, আল্লাহর তাওহীদ বা আল্লাহর একত্ববাদের জ্ঞান শিক্ষা করা, অন্যকে তা শিক্ষা প্রদান করা এবং তাওহীদ নিয়ে গবেষণা ও চিন্তা - ভাবনা করা। যাতে করে, সে প্রশান্ত মন নিয়ে স্বীয় দ্বীনকে এমন দৃঢ় ভিত্তির উপর স্থাপন করে, যার সফলতা ও পরিণাম নিয়ে সে সুখী হতে পারে।

### ইসলাম ধর্ম :

ইসলাম সেই মহান ধর্ম বা সত্য ও সঠিক জীবন বিধান, যা সহকারে আল্লাহ তা'য়ালা মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) কে রাহমাতাল লিল আ'লামীন রূপে প্রেরণ করেন এবং আল্লাহ তা'য়ালা তদ্বারা পূর্ববর্তী সমস্ত ধর্ম রহিত করে দেন। এবং এরই মাধ্যমে বান্দাহদের উপর আল্লাহর নেয়ামতের চুড়ান্ত পরিপূর্ণতার ঘোষণা প্রদান করেন ও বিশ্বমানবতার জন্য ইসলামকে একমাত্র দীন হিসেবে মনোনিত করেন। তিনি কারো থেকে ইসলাম ছাড়া অন্য কোন ধর্ম (জীবন-বিধান) কবুল করবেন না।

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا}

অর্থাৎ “মুহাম্মদ তোর্মাদের মধ্যে কোন পুরুষের পিতা নন; <sup>(১)</sup> বরং তিনি আল্লাহর রাসূল এবং সর্বশেষ নবী”। (সূরা আহ্�যাব, আয়াত-৪০)

আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{إِلَيْكُمْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمْ إِسْلَامَ دِينًا}

(১) মোহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহে ওয়া সাল্লাম) এর ছেলে সন্তানও ছিল যেমন, কাসেম, আব্দুল্লাহ, ইব্রাহিম। তবে তাঁরা বালেগ হওয়ার পূর্বে মৃত্যু বরণ করেন বিধায় “তিনি কোন পুরুষের পিতা নন” বলা হয়েছে। (সম্পাদক)

অর্থাৎ “আজ আমি তোমাদের জন্য তোমাদের দ্বীনকে পূর্ণাঙ্গ করে দিলাম। তোমাদের প্রতি আমার নিয়ামত সুসম্পূর্ণ করে দিলাম এবং ইসলামকে তোমাদের জন্য একমাত্র দ্বীন হিসেবে পছন্দ করলাম”। (সূরা মায়েদাহ, আয়াত-৩)

আল্লাহ তায়ালা অন্যত্র ইরশাদ করেন,

{إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ إِلَّا إِسْلَامٌ}

অর্থাৎ, “নিঃসন্দেহে আল্লাহর নিকট গ্রহণ যোগ্য দ্বীন হলো একমাত্র ইসলাম”। (সূরা আলে ইমরান, আয়াত, ১৯)

আল্লাহ আরো ইরশাদ করেন :

{وَمَنْ يَتَّسِعْ عَيْرَ إِلَسْلَامٍ دِيَنًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ}

অর্থাৎ “যে লোক ইসলাম ছাড়া অন্য কোন দ্বীন অনুসন্ধান করে, কম্পিলকালেও তার নিকট হতে তা গ্রহণ করা হবে না এবং আখেরাতে সে হবে চরম ক্ষতিগ্রস্ত”। (সূরা আলে-ইমরান, আয়াত : ৮৫) আল্লাহ তায়ালা মানবকূলের উপর তার মনোনীত এই দ্বীন গ্রহণ করা ফরজ করে দিয়েছেন। তিনি স্বীয় নবীকে সম্মোধন করে ইরশাদ করেন :

{قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ فَامْتُرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ}

অর্থাৎ “(হে মুহাম্মদ) বলে দাও, হে মানবমণ্ডলী, আমি তোমাদের সবার প্রতি আল্লাহর রাসূল, যিনি সমগ্র আসমান ও যমিনের সার্বভৌমত্বের অধিকারী। তিনি ছাড়া আর কোন সত্ত্বিকার উপাস্য নেই। তিনি জীবন

ও মৃত্যু দান করেন। সুতরাং তোমরা ঈমান আন আল্লাহর উপর, তাঁর প্রেরিত উম্মী নবীর উপর, যিনি বিশ্বাস রাখেন আল্লাহ ও তাঁর সমস্ত কালামের উপর। তাঁর অনুসরণ কর, যাতে করে তোমরা সঠিক সরল পথপ্রাপ্ত হতে পার।” (সূরা আল-আ’রাফ, আয়াত ৪ ১৫৮)

সহীহ মুসলিম শরীফে আবু হুরায়রা (রাদিয়াল্লাহু আনহু) থেকে বর্ণিত হাদীসে আছে, রাসূলে কারীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) ইরশাদ করেছেনঃ “সেই মহান আল্লাহর কসম, যার হাতে মুহাম্মাদের জীবন, এই উম্মতের মধ্যে হোক কিংবা ইহুদী-খ্রীষ্টান হোক; যে লোক আমার আবির্ভাব সম্পর্কে অবহিত হবে, অতঃপর সে ইসলাম গ্রহণ ব্যতিরেকে মৃত্যুবরণ করবে সে জাহানামে যাবে”।

### ✿ রাসূলের প্রতি ঈমানের অর্থ :

রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) যে হেদায়েত এবং শিক্ষা নিয়ে এসেছেন সে সব বিষয়কে বিশ্বাস সহকারে গ্রহণ করা ও উহার প্রতি অনুগত হওয়া। শুধু বিশ্বাসের নাম ঈমান নয়। এজন্যই রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)-এর চাচা আবু তালেব মুমিন হতে পারেননি, অথচ তিনি বিশ্বাস করেছিলেন এবং সাক্ষ্য দিয়েছিলেন যে, মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম এর আনিত ইসলাম সর্বাপেক্ষা উত্তম ধর্ম।

### ইসলামের মৌলিক বৈশিষ্ট্যাবলী :

একঃ পূর্ববর্তী সব ধর্মের কল্যাণসমূহ ইসলামে নিহিত আছে। তাই ইসলামের আগমনের পর পূর্ববর্তী সমস্ত ধর্ম ও গ্রন্থসমূহ রহিত হয়ে গিয়েছে। এবং অন্যান্য

ধর্মের উপর ইসলামের প্রাধান্য এ জন্য যে, ইসলাম স্থান-কাল, জাতি নির্বিশেষে সবার জন্য উপযোগী ।

আল্লাহ তা'য়ালা স্বীয় রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম )কে সম্মোধন করে ইরশাদ করেন :

{وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ  
وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ}

অর্থাৎ “আমি আপনার প্রতি অবতীর্ণ করেছি সত্যগ্রহ যা পূর্ববর্তী গ্রন্থসমূহের সত্যায়নকারী এবং সেগুলোর উপর প্রভাব বিস্তারকারী” । (সূরা আল-মায়েদাহ, আয়াত - ৪৮) ইসলামধর্ম স্থান-কাল, জাতি নির্বিশেষে সবার জন্য উপযুক্ত । এর অর্থ এই যে, ইসলামের প্রয়োগ বা বাস্তবায়ন কোন যুগে বা কোন দেশে জাতীয় স্বার্থের পরিপন্থী নয় । বরং উহা সকল জাতির জন্য কল্যাণকর ও উপযোগী । আবার এর অর্থ এই নয় যে, ইসলাম সর্বদা প্রত্যেক স্থান-কাল ও জাতির প্রবৃত্তির অনুগত হয়ে থাকবে ; যেমন কোন কোন লোক সেটাই মনে করে ।

দুই : ইসলাম সেই মহা সত্য দ্বীন, যদি কোন জাতি (সম্প্রদায়) তার সঠিক অনুকরণ করে তা হলে তাদের প্রতি আল্লাহর ওয়াদা রয়েছে যে, আল্লাহ তাদেরকে সাহায্য করবেন এবং জগতের সব ধর্মের উপর ইসলামকে জয়যুক্ত করবেন । আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{هُوَ إِلَيْذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرُهُ عَلَىٰ  
الدِّينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ}

অর্থাৎ, “তিনিই তাঁর রাসূলকে হেদায়েত ও সত্য ধর্মসহ প্রেরণ করেছেন । যাতে একে অন্য সমস্ত ধর্মের

উপর জয়যুক্ত করেন। যদিও মুশরিকরা তা অপচন্দ করে”। (সূরা আচ্ছাফ আয়াত-৯)

তিনি আরো ইরশাদ করেন :

{وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيُسْتَخْلِفُنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي أَرَتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا بِعَدْلٍ وَنِسْيَانٍ لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ}

অর্থাৎ “তোমাদের মধ্যে যারা ঈমান আনে ও সৎকর্ম করে আল্লাহ তাদেরকে ওয়াদা দিয়েছেন যে, তিনি তাদেরকে অবশ্যই পৃথিবীতে শাসন কর্তৃত দান করবেন। যেমন, তিনি শাসনকর্তৃত দান করেছেন তাদের পূর্ববর্তীদেরকে এবং তিনি অবশ্যই সুদৃঢ় করবেন তাদের ধর্মকে। যা তিনি তাদের জন্য পচন্দ করেছেন এবং তাদের ভয় ভীতির পরিবর্তে অবশ্যই তাদেরকে শান্তি দান করবেন। তারা আমার এবাদত করবে এবং আমার সাথে কাউকে শরীক করবে না। এরপর যারা অকৃতজ্ঞ হয়, তারা হলো ফাসেক।” (সূরা আন-নূর, আয়াত - ৫৫)

তিনি : ইসলাম আকিদাহ ও শরীয়াত উভয়ের সমন্বয়ে গঠিত বিষয়ের নাম। ইসলাম তার মৌলিক বিশ্বাস ও বিধি-বিধানে পূর্ণাঙ্গ। যেমন,

১। ইসলাম আল্লাহর একত্বাদের আদেশ দেয় এবং শিরীক থেকে নষ্টেধ করে।

২। ইসলাম সত্যের আদেশ দেয় এবং মিথ্যা থেকে নিষেধ করে।

৩। ইসলাম ন্যায় ও ইন্সাফের নির্দেশ দেয় এবং জুলম অত্যাচার থেকে নিষেধ করে।

৪। ইসলাম আমানত আদায়ের নির্দেশ ও তাকীদ দেয় এবং আমানতের খেয়ানত করা নিষেধ করে ।

৫। ইসলাম প্রতিশ্রুতি রক্ষার নির্দেশ দেয় এবং প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ থেকে নিষেধ করে ।

৬। ইসলাম মাতা-পিতার সাথে সম্মত সম্পর্ক দেয় এবং তাদের প্রতি অবাধ্য আচরণ করা থেকে নিষেধ করে ।

৭। ইসলাম আত্মীয় স্বজনের সাথে সুসম্পর্ক বজায় রাখার হুকুম দেয় এবং সম্পর্ক বিচ্ছিন্ন করা থেকে নিষেধ করে ।

৮। ইসলাম প্রতিবেশীর সাথে সম্মত সম্পর্ক দেয়ের নির্দেশ দেয় এবং অসম্মত বাধা দেয় ।

সারকথা, ইসলাম সর্ব প্রকার উত্তম চরিত্রের আদেশ দেয় এবং যাবতীয় কুচরিত্ব থেকে নিষেধ করে । প্রতিটি সৎকর্মের হুকুম দেয় ও প্রতিটি অপকর্ম থেকে নিষেধ করে ।

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى  
وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ  
تَذَكَّرُونَ}

অর্থাৎ “আল্লাহ ন্যায়পরায়ণতা, সদাচরণ এবং আত্মীয় স্বজনকে দান করার আদেশ দেন এবং অশ্রীলতা, অসঙ্গত কাজ ও সীমালংঘন নিষেধ করেন; তিনি তোমাদেরকে উপদেশ দেন যাতে তোমরা শিক্ষা গ্রহণ কর । (সূরা নাহল আয়াত - ৯০)

### ইসলামের ভিত্তিসমূহ :

ইসলামের ভিত্তি হলো পাঁচটি। এগুলো আব্দুল্লাহ বিন ওমর (রাঃ) কর্তৃক বর্ণিত রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর একটি হাদীসে উল্লেখিত আছে। তিনি ইরশাদ করেছেন, “ইসলামের ভিত্তি পাঁচটি বিষয়ের উপর যথা, (১) এ কথার সাক্ষ্য দেয়া যে, আল্লাহ ব্যতীত কোন সত্য মা’বুদ বা উপাস্য নেই এবং মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) আল্লাহর বান্দাহ ও তাঁর প্রেরিত রাসূল। (২) নামাজ কায়েম করা, (৩) যাকাত প্রদান করা, (৪) রম্যানের রোজা রাখা এবং (৫) কাবাঘরের হজ্জব্রত পালন করা।” এক ব্যক্তি হাদীসের ধারাবাহিক বর্ণনায় হজ্জকে রম্যানের রোজার আগে উল্লেখ করলে আব্দুল্লাহ বিন ওমর (রাঃ) তা অস্বীকার করে বললেন, ‘রম্যানের রোজা এবং হজ্জ’ এভাবেই আমি রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) থেকে শুনেছি। (বোখারী ও মুসলিম, শব্দ মুসলিমের)

## ପ୍ରଥମ ଭିତ୍ତି : କାଲିମାତୁସ୍ ଶାହାଦାହ :

شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ

ଏର ଅର୍ଥ ହଲେ, “ସାକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରା ଯେ, ଆଲ୍ଲାହ ତା’ୟାଲା ବ୍ୟତୀତ ଏବାଦତେର ଯୋଗ୍ୟ ସତିକାର କୋନ ମା’ବୁଦ ନେଇ ଏବଂ ହ୍ୟରତ ମୁହାମ୍ମଦ ସାଲ୍ଲାଲ୍ଲାହୁ ଆଲାଇହି ଓୟା ସାଲ୍ଲାମ ଆଲ୍ଲାହର ବାନ୍ଦାହ ଓ ତା’ର ରାସୂଲ । ଏ କଥା ମନେ ପ୍ରାଣେ ବିଶ୍ୱାସ କରା ଏବଂ ମୁଖେ ଉଚ୍ଚାରଣ କରା । ଏଇ ବାକ୍ୟେ ଏକାଧିକ ବିଷୟ ଥାକା ସତ୍ତ୍ଵେ ଉତ୍ତରଣ କରା । ଏଇ ବାକ୍ୟ ଏକଟି ଭିତ୍ତି ହିସେବେ ଗଣ୍ୟ କରା ହେଁବେ ।

ଆର ତା ଏଇ ଜନ୍ୟ ଯେ, ମୁହାମ୍ମଦ (ସାଲ୍ଲାଲ୍ଲାହୁ ଆଲାଇହି ଓୟା ସାଲ୍ଲାମ) ଆଲ୍ଲାହର ଦ୍ୱୀନେର ପ୍ରଚାରକ ହେତୁ ତା’ର ଉବୁଦ୍ଧିଯ୍ୟାତ ଓ ରେସାଲତ ତଥା ଆଲ୍ଲାହର ବାନ୍ଦାହ ଓ ରାସୂଲ ହୁଓଯାର ସାକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଦାନ -ଲା ଇଲାହା ଇଲ୍ଲାଲ୍ଲାହ- ଏର ସାକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଦାନେର ସମ୍ପୂରକ ବିଷୟ ହିସେବେ ବିବେଚିତ ହେଁବେ ।

ଏଇ ଦୁଟି ସାକ୍ଷ୍ୟଙ୍କ ସମ୍ପତ୍ତି ଏବାଦତ ଓ ସଂକରମ ସହିତ-ଶୁଦ୍ଧ ହୁଓଯା ଏବଂ ଆଲ୍ଲାହ ତା’ଆଲାର ନିକଟ ତା ଗ୍ରହଣ୍ୟୋଗ୍ୟ ହୁଓଯାର ପୂର୍ବଶର୍ତ୍ତ । କାରଣ କୋନ ଏବାଦତ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ଗ୍ରହଣ୍ୟୋଗ୍ୟ ହୟ ନା ଯତକ୍ଷଣ ନା ତାର ମଧ୍ୟେ ଦୁଟି ଶର୍ତ୍ତ ପାଓଯା ଯାଇ; (କ) ଇଖଲାହ ଅର୍ଥାତ୍, ଶିରକ ଥେକେ ମୁକ୍ତ ହେଁ ଏକମାତ୍ର ଆଲ୍ଲାହ ତାଆଲାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟେ ଏବାଦତ କରା, (ଖ)ମୁତାବା’ୟାତ ଅର୍ଥାତ୍, ରାସୂଲୁଲ୍ଲାହ (ସାଲ୍ଲାଲ୍ଲାହୁ ଆଲାଇହି ଓୟା ସାଲ୍ଲାମ)ଏର ଶିକ୍ଷା ଓ ପଦ୍ଧତି ଅନୁୟାୟୀ ଏବାଦତ ଶୁଲୋ ସମ୍ପାଦନ କରା । ଇଖଲାହେର ଦ୍ୱାରା “ଲା ଇଲାହା ଇଲ୍ଲାହୁ” ଏର ସାକ୍ଷ୍ୟ ବାନ୍ତବାଯିତ ହୟ ଏବଂ ରାସୂଲୁଲ୍ଲାହ (ସାଲ୍ଲାଲ୍ଲାହୁ ଆଲାଇହି ଓୟା ସାଲ୍ଲାମ)-ଏର

পরিপূর্ণ ভাবে আনুগত্যের দ্বারা “মুহাম্মদুর রাসূলুল্লাহ”  
এর সাক্ষ্য বাস্তবায়িত হয় ।

কালিমায়ে শাহাদাত-এর অন্যতম প্রধান ফল হলোঃ  
অন্তর ও আত্মাকে সৃষ্টির গোলামী থেকে এবং নবী  
রাসূলগণ ছাড়া অন্যের আনুগত্য থেকে মুক্ত করা ।

#### দ্বিতীয় ভিত্তিঃ নামাজ কায়েম করা :

এর অর্থ হলোঃ সঠিক পদ্ধতি ও নির্দিষ্ট সময়ানুযায়ী  
সুষ্ঠপন্থায় নামাজ আদায়ের মাধ্যমে আল্লাহর এবাদত  
সম্পাদন করা ।

#### নামাজের অন্যতম ফলাফল হলো

এর মাধ্যমে মনের প্রশান্তি, চোখের শীতলতা লাভ  
এবং অশীল ও ঘৃণ্য কর্ম-কাণ্ড হতে বিরত থাকা যায় ।

#### তৃতীয় ভিত্তিঃ যাকাত প্রদান :

আর তা হলো যাকাতের উপযুক্ত ধন-সম্পদে নির্ধারিত  
পরিমাণ মাল ব্যয়ের মধ্যমে আল্লাহর এবাদত করা ।

#### যাকাত প্রদানের অন্যতম উপকারিতা হলো ,

যাকাত প্রদানের মধ্যমে কৃপণতার মত হীন  
চরিত্র হতে আত্মাকে পরিব্রত করা এবং ইসলাম ও  
মুসলমানদের অভাব পূরণ করা ।

#### চতুর্থ ভিত্তিঃ সিয়াম , বা রমজান মাসের রোয়া :

রোয়া হলো রমজান মাসে দিনের বেলায় রোয়া  
ভঙ্গকারী বিষয়াদি যেমন, পানাহার, যৌনাচার ইত্যাদি  
থেকে বিরত থাকার মাধ্যমে আল্লাহর এবাদত পালন  
করা ।

## ରୋଯାର ଅନ୍ୟତମ ଉପକାରିତା

ଆଲ୍ଲାହ ପାକେର ସନ୍ତୁଷ୍ଟି ଲାଭେର ପ୍ରତ୍ୟାଶାୟ ସ୍ଵିଯ କାମନା-ବାସନା ବିସର୍ଜନେର ମାଧ୍ୟମେ ଆତ୍ମାର ଉତ୍କର୍ଷ ସାଧନ କରା ।

### ପଞ୍ଚମ ଭିତ୍ତି : ହଜ୍ଜ ପାଲନ କରା :

ଏର ଅର୍ଥ ହଲୋ: ହଜ୍ଜେର କାଜସମୂହ ପାଲନେର ଜନ୍ୟ ବାୟତୁଲ୍ଲାହର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଗମନ କରେ ଆଲ୍ଲାହ ପାକେର ଏବାଦତ କରା ।

### ହଜ୍ଜେର ଅନ୍ୟତମ ଉପକାରିତା :

ଆଲ୍ଲାହର ଆନୁଗତ୍ୟ ନିଜେର ଶାରିରିକ ଓ ଅର୍ଥନୈତିକ ସମ୍ପଦ ବ୍ୟାଯ କରାର ମାଧ୍ୟମେ ଆତ୍ମଶୁଦ୍ଧିର ଅନୁଶୀଳନ କରା । ଏଇ କାରନେ ହଜ୍ଜ ପାଲନ ଆଲ୍ଲାହର ପଥେ ଏକ ପ୍ରକାର ଜିହାଦ ହିସେବେ ପରିଗଣିତ ।”

ଆମରା ଇସଲାମେର ସ୍ତୁଷ୍ଟମୂହ ସମ୍ପର୍କେ ଉପରେ ଯେ ସମସ୍ତ ଉପକାରିତାର କଥା ଉଲ୍ଲେଖ କରେଛି ଏବଂ ଯା ଉଲ୍ଲେଖ କରିନି, ସବକିଛୁଇ ଏକଟି ଜାତିକେ ପୃତ-ପବିତ୍ର ମୁସଲିମ ଜାତିତେ ପରିଣତ କରବେ, ଯେ ଜାତି ଆଲ୍ଲାହର ଜନ୍ୟଟି ଏ ସତ୍ୟ ଦ୍ୱୀନ ପାଲନ କରବେ, ସୃଷ୍ଟିଜଗତେର ସାଥେ ନ୍ୟାୟ ଓ ସତତାର ଆଚରଣ କରବେ । କେନ ନା ଇସଲାମେର ଏହି ଭିତ୍ତିମୂହ ସଂଶୋଧନେର ଉପର ନିର୍ଭର କରବେ ଶରୀୟାତେର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିଧାନଗୁଲୋର ସଂଶୋଧନ । ଏବଂ ମୁସଲିମ ଉତ୍ୟାତେର ସାର୍ବିକ ପରିସ୍ଥିତିର ଉନ୍ନତି ନିର୍ଭର କରେ ଉତ୍କୃତିଗୁଲୋକେ ସଥାୟଥଭାବେ ଆଁକଢ଼େ ଧରାର ଉପର । ଦ୍ୱୀନ ପାଲନେର କ୍ଷେତ୍ରେ ଅବହେଲା ଓ ଭୁଲ-କ୍ରତି ହଲେ ସମପରିମାଣେ ନିଜେଦେର ଅବସ୍ଥାରେ ଅବନନ୍ତି ଘଟିବେ ।

ଯେ ଆମାର ଉପରୋକ୍ତ ମନ୍ତ୍ରବ୍ୟେର ସତ୍ୟତା ଯାଚାଇ କରତେ ଚାଯ ସେ ଯେନ କୋରାତାନ ଶରୀଫେର ନିମ୍ନୋକ୍ତ ଆୟାତଟି ପାଠ କରେ :

{وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَأَتَقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَّ كَذَّبُوهُ فَأَخْذَنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ أَفَأُمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَنْ يَأْتِيهِمْ بِأُسْنَا بَيَانًاٍ وَهُمْ نَائِمُونَ أَمْ أَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَنْ يَأْتِيهِمْ بِأُسْنَا ضَحْكًاٍ وَهُمْ يَلْعَبُونَ أَفَأَمِنُوا مَكْرَهًا اللَّهُ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَهًا اللَّهُ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ}

অর্থাৎ “জনপদের অধিবাসীরা যদি সৈমান আনত এবং তাকওয়া ও পরহেয়েগারী অবলম্বন করত, তাহলে আমি তাদের জন্য আসমান ও যমীনের সমস্ত বরকতের দ্বার উন্মুক্ত করে দিতাম। কিন্তু তারা যখন মিথ্যা বলে প্রত্যাখ্যান করেছে, তখন আমি তাদেরকে তাদেরই কৃতকর্মের দরূণ পাকড়াও করেছি। জনপদের অধিবাসীরা এব্যাপারে কি নিশ্চিন্ত যে, আমার আযাব তাদের উপর রাতের বেলায় এসে পড়বে না! যখন তারা থাকবে ঘুমে অচেতন? জনপদের অধিবাসীরা কি নিশ্চিন্ত হয়ে পড়েছে যে, তাদের উপর আমার আযাব দিনের বেলায় এসে পড়বে না! যখন তারা থাকবে খেলা-ধূলায় মন্ত্র? তারা কি আল্লাহর পাকড়াও-এর ব্যাপারে নিশ্চিন্ত হয়ে গেছে? বস্তুতঃ আল্লাহর পাকড়াও থেকে তারাই নিশ্চিন্ত হতে পারে যাদের ধ্বংস ঘনিয়ে আসে”। (সূরা আল-আরাফ, আয়াত : ৯৬-৯৯)

এইসাথে অতীত লোকদের ইতিহাসের প্রতিও প্রত্যেকের লক্ষ্য করা উচিত। কেননা, ইতিহাসে রয়েছে বুদ্ধিমান এবং যাদের অন্তরে আবরণ পড়েনি এমন লোকদের জন্য প্রচুর জ্ঞান ও শিক্ষনীয় বিষয়বস্তু। আল্লাহই আমাদের সহায় হউন।

## ইসলামী আকুণ্ডার ভিত্তিসমূহ :

উপরে উল্লেখ করা হয়েছে যে, ইসলাম ধর্ম আকুণ্ডাহ ও শরীয়তের সমষ্টির নাম। ইতিপূর্বে ইসলামী শরীয়তের ভিত্তিসমূহের বর্ণনাও দেওয়া হয়েছে।

ইসলামী আকুণ্ডাহর ভিত্তিসমূহ যা পবিত্র কোরআনে কারীম ও রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর হাদীস দ্বারা প্রমাণিত, তা হল :

আল্লাহর প্রতি, তাঁর ফেরেশতাগণের প্রতি, তাঁর কিতাব সমূহের প্রতি, তাঁর রাসূলগণের প্রতি, পরকাল ও ভাল মন্দসহ তক্ষণীরের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা। আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কোরআন কারীমে এরশাদ করেন :

لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُوَلُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرُّ  
مَنْ ءامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةَ وَالْكِتَابَ وَالنَّبِيِّنَ  
অর্থাৎ “সৎকর্ম” শব্দু এই নয় যে, পূর্ব কিংবা পশ্চিম দিকে মুখ ফিরাবে, বরং সৎকাজ হলঃ ঈমান আনবে আল্লাহর উপর, কিয়ামতদিবসের উপর, ফেরেশ্তা দের

উপর, আসমানী কিতাবসমূহের উপর এবং সমস্ত নবী-  
রাসূলগণের উপর।” (সূরা বাক্সারা, আয়াত - ১৭৭)

ভাগ্য বা তাক্বুদীর সম্পর্কে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন :

{إِنَّ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلْمَعٌ  
بِالْبَصَرِ}

অর্থাৎ “নিশ্চয় আমি প্রত্যেকটি বস্তু সৃষ্টি করেছি  
পরিমিতভাবে। আমার কাজ তো সম্পূর্ণ হয় এক  
মুহূর্তে, চোখের পলকের মত।” (সূরা আল-কুমার,  
আয়াত - ৪৯-৫০)

প্রসিদ্ধ হাদীসে জিব্রীলে বর্ণিত আছে যে, জিব্রীল  
(আলাইহিস্সালাম) উপস্থিত হয়ে রাসূলুল্লাহ  
(সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কে ঈমান সম্পর্কে প্রশ্ন  
করলেন। তখন রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া  
সাল্লাম) উত্তরে বললেন, “ঈমান হলো, তুমি আল্লাহর  
প্রতি, তাঁর ফেরেশতাগণের প্রতি, তাঁর কিতাব সমূহের  
প্রতি, তাঁর রাসূলগণের প্রতি, পরকাল ও ভাল মন্দসহ  
তাঁর তক্বুদীরের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করবে”।  
(সহীহ মুসলিম)

### প্রথম ভিত্তিঃ আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান :

আল্লাহর প্রতি ঈমানের মধ্যে চারটি বিষয় অন্তর্ভুক্ত  
রয়েছে :

এক : আল্লাহ তা'আলার অস্তিত্বের উপর ঈমান।

ফিত্রাত, যুক্তি ও শরীয়ত এবং ইন্দ্রিয়শক্তি সবই  
আল্লাহ তা'আলার অস্তিত্বের প্রমাণ করে,

(ক) ফিত্রতের আলোকে আল্লাহর অস্তিত্ব :

আল্লাহর অস্তিত্বের উপর ফিত্রতী প্রমাণ হলো এই যে, আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টিগতভাবে প্রত্যেক মানুষের মধ্যে চিন্তা ও শিক্ষা ছাড়াই স্রষ্টাকে চেনার ও তাঁকে মেনে চলার যোগ্যতা নিহিত রেখেছেন। ফিত্রতের এ দাবী থেকে কেউ বিমুখ হতে পারে না যদি তার হৃদয়ে অন্য কোন পার্শ্বপ্রতিক্রিয়া না পড়ে। কেন না রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) ইরশাদ করেন :

(مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَأَبْوَاهُ يُهَوِّدُهُ أَوْ يُنَصَّرَّهُ أَوْ يُمْجَسَّنَهُ)

অর্থাৎ প্রতিটি শিশুই ইসলামী ফিত্রতের উপর জন্ম গ্রহণ করে, কিন্তু তার পিতা-মাতা তাকে ইহুদী, স্বীক্ষ্ণান অথবা অগ্নিউপাসকে পরিণত করে।” (সহীহ বুখারী)  
(খ) বিবেক-বুদ্ধি ও যুক্তির আলোকে আল্লাহর অস্তিত্বের প্রমাণঃ

পূর্বাপর সৃষ্টি-জগতের সকল কিছু প্রমাণ করে যে, এসবকিছুর এমন একজন স্রষ্টা আছেন যিনি এগুলোকে সৃষ্টি করেছেন, কেন না জগতের কোন বস্তু নিজেই নিজকে অস্তিত্ব দান করেনি, অথবা এসব কিছু হঠাতে করেই আপনা-আপনি অস্তিত্ব লাভ করেনি। আর কোন কিছুর নিজেই নিজেকে অস্তিত্ব দান করা কখনো সম্ভব নয়। কারণ, বস্তু কখনো নিজেই নিজকে সৃষ্টি করতে পারে না। কেননা, তা অস্তিত্ব লাভের পূর্বে ছিল অস্তিত্বহীন এবং যা ছিল অস্তিত্বহীন তা কি ভাবে নিজের স্রষ্টা হতে পারে? আবার হঠাতে করেই আপনা-আপনি অস্তিত্ব লাভ করাও সম্ভব নয় কেননা, প্রতিটি ঘটনার একজন ঘটক থাকে। আর সমগ্র বিশ্ব-জগৎ এবং এর মধ্যকার সকল ঘটনা- প্রবাহ এমন

এক অভূতপূর্ব নিয়মে, এবং একে অপরের সাথে সুন্দর ও সুচারুরূপে পরিচালিত হচ্ছে যে, যা থেকে প্রমাণিত হয় যে, এ বিশ্বজগতের হঠাতে করে আপনা - আপনি অভ্যন্তর ঘটেনি । হঠাতে করে ঘটে যাওয়া কোন কিছু নিয়ম বহির্ভূত ভাবে হয়ে থাকে এর মূল কোন নিয়ম থাকেনা তা হলে এ সৃষ্টি এত সুশৃঙ্খল ভাবে দীর্ঘ পরিক্রমায় কি ভাবে টিকে আছে ? তাহলে সৃষ্টিজগত যখন নিজেকে নিজে অস্তিত্ব দান করতে পাওয়ে নি, এবং হঠাতে করেও তা সৃষ্টি হয়নি এ থেকে প্রমাণিত হলো যে এর একজন স্বৃষ্টি আছেন, যিনি হলেন, সমস্ত জগতের প্রতিপালক আল্লাহ ।

আল্লাহ পাক কোরআনুল করীমের সূরা আত্ম-তুরে এই যুক্তিসংজ্ঞত দলীল উল্লেখ করে বলেন :

{أَمْ خَلَقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالقُونَ أَمْ خَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِلَّا يُوْقِنُوا أَمْ عِنْدَهُمْ خَزَائِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ الْمُصْنِطِرُونَ}

অর্থাৎ: “তারা কি নিজেরাই আপনা-আপনি সৃষ্টি হয়ে গেছে, না তারা নিজেরাই নিজেদের স্বৃষ্টি? না তারা নভোমগুল ও ভূমগুল সৃষ্টি করেছে? বরং তারা বিশ্বাস করে না। তাদের কাছে কি আপনার পালনকর্তার ভাগ্য রয়েছে, না তারাই সবকিছুর তত্ত্বাবধায়ক? (সূরা তূর, আয়াত : ৩৫, ৩৭) তাই হ্যরত যুবাইর ইবনুল মোত্যিম (রাঃ) বলেন, “ইসলাম গ্রহণের পূর্বে আমি একদিন রাসূলুল্লাহ(সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কে মাগরিবের নামাজে সূরা তূর পড়তে শুনি। তিনি যখন উপরোক্তাখিত আয়াতে পৌছলেন তখন হ্যরত যুবাইর (রাঃ) বলেন, মনে হলো যেন আমার অন্তর উড়ে যাচ্ছে। তাঁর কোরআন শ্রবণের এটাই ছিল

আমার প্রথম ঘটনা । তিনি বলেন, সে দিনই আমার অন্তরে ঈমান স্থান করে নিয়েছিল ।” (বুখারী)

আরেকটি উদাহরণ দিয়ে এ যুক্তিটাকে আরো স্পষ্ট ভাবে অনুধাবন করা যায় । যেমন, কোন লোক যদি আপনাকে এমন একটি বিরাট প্রাসাদের কথা বলে যার চতুর্পাশে বাগান, ফাঁকে-ফাঁকে রয়েছে প্রবাহমান নদ-নদী ও ঝর্ণাধারা, প্রাসাদে রয়েছে এর পূর্ণতা দানকারী সব সরঞ্জামাদি । অতঃপর যদি সে বলে যে, এ প্রাসাদ ও এর মধ্যে যে পরিপূর্ণতা রয়েছে সব কিছু নিজেই নিজেকে সৃষ্টি করেছে বা আপনা-আপনি আকস্মিকভাবে অস্তিত্ব লাভ করেছে । তখন আপনি বিনা দ্বিধায় তা অস্বীকার করবেন, তাকে মিথ্যাবাদী সাব্যস্ত করবেন বরং তার কথাকে বড় ধরনের বোকামী বলে আখ্যায়িত করবেন । তাহলে এ বিশাল আসমান, যমীন ও এতদুভয়ের মাঝে লক্ষ-লক্ষ অনুপম সৃষ্টি কি নিজেই নিজের স্রষ্টা বা স্রষ্টা ছাড়াই কি তা আপনা-আপনিই অস্তিত্ব লাভ করেছে?

(গ) শরীয়াতের আলোকে আল্লাহ তা'য়ালার অস্তিত্বের প্রমান :

সমস্ত আসমানীগ্রন্থে আল্লাহর অস্তিত্বের কথা উল্লেখ করা হয়েছে । এবং সৃষ্টিজগতের কল্যাণে ঐ সমস্ত গ্রন্থে বিদ্যমান হৃকুম আহকাম প্রমান করে যে, এ সব কিছু এমন প্রজ্ঞাময়, প্রতিপালকের পক্ষ হতে যিনি অবহিত আছেন সৃষ্টি জগতের সার্বিক কল্যাণ সম্পর্কে এবং তাতে সৃষ্টিবৈচিত্র সম্পর্কে যে সমস্ত বর্ণনা রয়েছে সবকিছুই প্রমান করে যে, তা মহান প্রতিপালকের পক্ষথেকে, এবং তিনিই এসবকিছুর অস্তিত্ব দানে সক্ষম যার সংবাদ তিনি নিজেই দিয়েছেন ।

(ঘ) অনুভূতির আলোকে আল্লাহর অস্তিত্বের প্রমাণ

(ক) আমরা শুনি ও দেখি যে, প্রার্থনাকারীদের অনেক প্রার্থনা কবুল হচ্ছে, অসহায় ব্যক্তিগণ বিপদ থেকে উদ্বার পাচ্ছেন। এর দ্বারা আল্লাহর অস্তিত্ব অকাট্য ভাবে প্রমাণিত হয়। আল্লাহ তা'য়ালা বলেন,

{وَوُحَّا إِذْ نَادَى مِنْ قَبْلٍ فَاسْتَجَبَنَا لَهُ}

অর্থাৎ “স্মরণ করো নৃহকে, সে যখন আমাকে আহ্বান করেছিল তখন আমি তার ডাকে সাড়া দিয়েছিলাম।” (সূরা আম্বিয়া-৭৬)

অপর একটি আয়াতে আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :

{إِذْ سَتَّغُثُونَ رَبُّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ}

অর্থাৎ “স্মরণ করো, তোমরা যখন তোমাদের প্রতিপালকের কাছে ত্রানসাহায্য প্রার্থনা করেছিলেন তখন তিনি তোমাদের প্রার্থনা কবুল করেছিলেন”। (সূরা আনফাল-৯)

আনাস বিন মালিক (রাঃ) বর্ণনা করেন, একদিন রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের খুতবা প্রদানের সময় এক বেদুঈন মসজিদে প্রবেশ করে বলল, হে আল্লাহর রাসুল! ধন-সম্পদ ধ্বংস হয়ে যাচ্ছে। আর পরিবার-পরিজন ক্ষুধার্ত হয়ে পড়েছে। আল্লাহর কাছে আমাদের জন্য দু'য়া করুন। আল্লাহর নবী দু'হাত তুলে দু'য়া করলেন। ফলে আকাশে পর্বত সদৃশ মেঘ জমলো এবং আল্লাহর নবী মিস্বার হতে অবতরণ করার পূর্বেই বৃষ্টিপাত শুরু হলো। এমন কি, -বৃষ্টির কারণে - রাসূলের দাড়ী হতে পানির ফোটা পড়তে লাগলো।

দ্বিতীয় জুমায় সে বেদুঈন বা অন্য কেউ এসে বলল, হে আল্লাহর রাসূল ঘর-বাড়ী বিধ্বস্ত হয়ে

যাচ্ছে এবং ধন-সম্পদ শেষ হয়ে যাচ্ছে। আমাদের জন্য দু'য়া করুন।

অতঃপর তিনি দু'হাত তুলে বললেন, হে আল্লাহ ! আমাদের চতুর্পার্শ্বে, ( বৃষ্টি বর্ষন করুন ) আমাদের উপর নয়। এমনকি তিনি যেদিকেই ইঙ্গিত করেছেন সে দিক থেকে মেঘ কেটে গেল।' (বুখারী ও মুসলিম) দু'য়া করুল হওয়ার শর্ত প্রেরণ করে সত্যিকারার্থে আল্লাহর প্রতি প্রত্যাবর্তিত হলে এখনও যে দু'য়া করুল হয় তা দৃশ্যত ।

(খ) আল্লাহ তা'য়ালা নবী-রাসূলগণের হাতে তাঁদের রেসালাত ও নবুওয়াত প্রমান করার জন্য যেসব মু'জেয়া বা সাধারণের সাধ্যতীত অলৌকিক ঘটনা সমূহ প্রকাশ করে থাকেন যা মানুষ দেখে বা শুনে তা এই মু'জেয়া প্রকাশক ও নবী-রাসূলদের প্রেরণকারী আল্লাহর অস্তিত্বের উপর অকাট্য দলীল বা প্রমাণ ।

প্রথম উদাহরণঃ মুসা আলাইহিস্স সালামের মু'জেয়া প্রকাশ :

যখন আল্লাহ তা'য়ালা মুসা (আঃ) কে নির্দেশ দিলেন যে, স্বীয় লাঠি দ্বারা সমুদ্রের মধ্যে আঘাত করতে। মুসা (আঃ) আঘাত করলেন। ফলে, সমুদ্রের মধ্যে বারটি শুক্ষ রাস্তা হয়ে যায় এবং দুপার্শের পানি বিশাল পৰ্বতসদৃশ হয়ে দাঁড়িয়ে যায়।

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{فَأَوْحَيْنَا إِلَيْيَ مُوسَى أَنْ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالْطَّوْدِ الْعَظِيمِ}

অর্থাৎ “অতঃপর আমি মুসাকে আদেশ করলাম, তোমার লাঠি দ্বারা সমুদ্রকে আঘাত কর, ফলে তা

বিদীর্ণ হয়ে গেল এবং প্রত্যেক ভাগ বিশাল পর্বতসদৃশ হয়ে গেল।” (সূরা আশ্ শো’আরা আয়াত : ৬৩)  
দ্বিতীয় উদাহরণ :

ঈসা আলাইহিস্স সালামের মু’জেয়া :

তিনি আল্লাহর ইচ্ছায় মৃত ব্যক্তিকে জীবিত করতেন এবং তাদেরকে কবর থেকে বের করে আনতেন। এ সম্পর্কে আল্লাহ ইরশাদ করেন :

وَأَخْبِرْ رَبِّ الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللَّهِ

অর্থাৎ, “আর আমি জীবিত করে দেই মৃতকে আল্লাহর হুকুমে।” (সূরা আলে-ইমরান, আয়াত : ৪৯)

وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِي

অর্থাৎ “এবং যখন তুমি আমার আর্দেশ্যে মৃতদেরকে বের করে দিতে।” (সূরা আল মায়দাহ, আয়াত : ১১০)

তৃতীয় উদাহরণঃ মহানবী মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মু’জেয়া :

কোরাইশগণ রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর কাছে তার রেসালতের স্বপক্ষে কোন নির্দর্শন চাইলে রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) চাঁদের দিকে ইশারাহ করেন, অতঃপর চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হয়ে যায় এবং উপস্থিত সবাই এই ঘটনা অবলোকন করেন।

এ সম্পর্কে আল্লাহ পাক বলেন :

وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا  
سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ

অর্থাৎ “কিয়ামত আসন্ন এবং চন্দ্র বিদীর্ণ হয়েছে। তারা যদি কোন নির্দর্শন দেখে তবে মুখ ফিরিয়ে নেয়

এবং বলে, এটা তো চিরাচরিত এক প্রকার যাদু।”  
(সূরা আল-কুমার, আয়াত : ১-২)

ইন্দ্রিয় শক্তি দ্বারা অনুধাবন যোগ্য উপরোক্ত নির্দর্শন ও অলৌকিক ঘটনাসমূহ যেগুলো আল্লাহ তা'য়ালা তাঁর রাসূলদের সাহায্যের জন্য ঘটান, আল্লাহর অস্তিত্বের অকাট্য প্রমাণ।”

দ্বিতীয় : আল্লাহ তা'আলার রবুবিয়্যাতের উপর ইমান :

এর অর্থ হলো, এ কথা স্বীকার করা যে, তিনিই নিখিল বিশ্বের সৃষ্টিকর্তা, তিনিই দুনিয়া-আখেরাতের মালিক ও সমগ্র জগৎ বাসীর প্রতিপালক। আর তিনিই বিশ্ব জগতের নিয়ন্ত্রণ, ব্যবস্থাপনা ও পরিচালনায় একক ও অদ্বিতীয়। তিনি ব্যতীত কোন স্রষ্টা নেই, কোন মালিক নেই, তিনি ব্যতীত কারো নির্দেশ প্রদানের কোন অধিকার নেই এবং তাঁর কোন অংশীদার নেই।

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন : **أَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ**  
অর্থাৎ, “জেনেরেখ, সৃষ্টি আর ভূকুম প্রদানের কাজ একমাত্র তাঁরই”। (সূরা আল আরাফ, আয়াত ,৫৪)  
আল্লাহ আরো ইরশাদ করেন :

**{ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلَكُونَ مِنْ قَطْمَير}**

অর্থাৎ, “ তিনি আল্লাহ, তোমাদের পালন কর্তা, সাম্রাজ্য একমাত্র তাঁরই। তাঁর পরিবর্তে তোমরা যাদেরকে ডাক, তারা তুচ্ছ খর্জুর আঁটির আবরণেরও অধিকারী নয়। (সূরা ফাতির, আয়াত : ১৩)

কতিপয় হতভাগ্য ব্যক্তি ছাড়া সৃষ্টি জগতের কেউই আল্লাহর রবুবিয়্যাতকে অস্বীকার করেনি, যারা

অস্বীকার করেছে তাদের অন্তরেও এ বিশ্বাস ছিল কিন্তু তারা অন্যায় ও অহংকার করে তা অস্বীকার করেছে। যেমন, ফেরাউনের বেলায় তাই ঘটেছিল সে তার জাতিকে বললো,

{فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ فَأَخْذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولَىٰ}

অর্থাৎ “সে (ফেরাউন) বলল, আমিই তোমাদের সেরা পালনকর্তা। অতঃপর আল্লাহ তাকে পরকালের ও ইহকালের দৃষ্টান্তমূলক শান্তি দিলেন”। (সূরা আন্নায়’আত, আয়াত : ২৪-২৫) ফেরাউন আরো বলল :

{يَا أَيُّهَا الْمَلَائِكَةُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِي}

অর্থাৎ “হে পরিষদবর্গ, আমি জানি না যে, আমি ব্যতীত তোমাদের আর কোন উপাস্য আছে”। (সূরা কাসাস, আয়াত : ৩৮)

ফেরাউন একথা অহংকার করে বলেছিল, কিন্তু তার অন্তরের বিশ্বাস এমনটি ছিল না। আল্লাহ তা’য়ালা এরশাদ করেন :

{وَجَحَدُوا بِهَا وَأَسْتَيْقِنْتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَأَعْلُوًا}

অর্থাৎ “তারা অন্যায় ও অহংকার করে নির্দশনাবলীকে প্রত্যাখ্যান করল। অথচ তাদের অন্তর এগুলো সত্য বলে বিশ্বাস করেছিল।” (সূরা আন্নামল, আয়াত, ১৪) মুসা (আঃ) ফেরাউনকে লক্ষ্য করে বলেন,

{لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْزَلَ هُوَ لَاءِ إِلَّا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
بَصَائِرَ وَإِنِّي لَأَظْنُكَ يَا فِرْعَوْنَ مُشْبُرًا}

অর্থাৎ “তুমি জান যে আসমান ও যমীনের পালনকর্তাই এসব নির্দশনাবলী প্রত্যক্ষ প্রমাণ স্বরূপ নায়িল করেছেন। হে ফেরাউন, আমার ধারণায় তুমি ধৰ্স হতে চলেছ।” (সূরা বনী-ইসরাইল, ১০২)

অনুরূপ আরবের মুশরেকরা ও আল্লাহর উল্লিখ্যাত বা এবাদতে শির্ক করা সত্ত্বেও তাঁর রবুবিয়াতকে স্বীকার করত। আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ قُلْ مِنْهُ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلِكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُحْيِي رِوَاحِلَّةً وَلَا يُحَاجِرُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَإِنَّى تُسْحَرُونَ}

অর্থাৎ “বল, পৃথিবী এবং পৃথিবীতে যারা আছে তারা কার? যদি তোমরা জান, তবে বল। তখন তারা বলবে, সবই আল্লাহর। বল, তবুও কি তোমরা চিন্তা কর না?। বল, সপ্তাকাশ ও মহা-আরশের মালিক কে? অচিরেই তারা বলবে, আল্লাহ। বল, তবুও কি তোমরা ভয় করবে না?। বলুন, তোমাদের জানা থাকলে বল, কার হাতে সব বস্তুর কর্তৃত্ব, যিনি রক্ষা করেন এবং যার কবল থেকে কেউ রক্ষা করতে পারে না? তখন তারা বলবে, আল্লাহর। বল, তাহলে কেমন করে তোমাদেরকে যাদু করা হচ্ছে? (সূরা মুমিনুন, ৮৪-৮৯) আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ حَلَقُهُنَّ  
الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ}

অর্থাৎ “(হে রাসূল) আপনি যদি তাদেরকে জিজ্ঞেস করেন, কে আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী সৃষ্টি করেছেন, তবে অবশ্যই তারা বলবে, সৃষ্টি করেছেন পরাক্রান্ত সর্বজ্ঞ আল্লাহ। (সূরা যুখরুফ-৯)

আল্লাহ তা'য়ালা আরো বলেন :

{وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَإِنَّى يُؤْفَكُونَ}

অর্থাৎ “আপনি যদি তাদেরকে জিজ্ঞাসা করেন, কে তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন, তবে অবশ্যই তারা বলবে, আল্লাহ। সুতরাং তারা কোথায় ফিরে যাচ্ছে?” (সূরা যুখরুফ, আয়াত, ৮৭)

আল্লাহর আদেশ সৃষ্টিগত ও শরীয়ত সংশ্লিষ্ট উভয় প্রকার বিষয়াদি শার্মিল করে। তিনি যেমন তাঁর হেকমত অনুসারে সৃষ্টিজগতে যা ইচ্ছা তার সিদ্ধান্ত গ্রহনকারী ও ব্যবস্থাপক, তেমনি তিনি তাঁর হেকমত অনুযায়ী যাবতীয় আইন, বিধি-বিধান ও এবাদত ও পারম্পারিক লেনদেনের হৃকুম রচনার একচ্ছত্র অধিকারী। অতএব যদি কোন ব্যক্তি আল্লাহর সাথে অন্য কাউকে এবাদত বিধানকারী অথবা হৃকুমদাতা হিসাবে অন্য কাউকে গ্রহণ করে তা হলে আল্লাহর অংশিবাদ স্থাপন করল। এবং এর ফলে তার ঈমান থাকবে না।

তৃতীয়ঃ আল্লাহর উলুহিয়াতের উপর ঈমানঃ  
এর অর্থ হলো, এই কথা স্বীকার করা যে, এককভাবে আল্লাহ তা'য়ালাই সত্যিকার মা'বুদ বা উপাস্য, এতে অন্য কেহ তাঁর শরীক নেই এবং সকল প্রকার এবাদত বা উপাসনা তাঁরই জন্য খালেছ করতে হবে।

“ইলাহ” শব্দের অর্থ মালূহ বা মা'বুদ অর্থাৎ, সেই উপাস্য যার প্রতি পূর্ণ ভালবাসা রেখে, তাঁর মহত্ত্বের সম্মুখে অবনত মস্তকে সওয়াবের উদ্দেশ্যে তাঁর এবাদত বা উপাসনা করা হয়।। আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেনঃ

{وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ}

অর্থাৎ “আর তোমাদের উপাস্য এক মাত্র একই উপাস্য। তিনি ব্যতীত আর কোন সত্য মাঝুদ নেই, তিনি মহা করুণাময় দয়ালু”। (সূরা আল- বাকুরা, আয়াত : ১৬৩) আল্লাহ তা’য়াল আরো ইরশাদ করেন :

{شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا  
بِالْقُسْطَلَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ}

অর্থাৎ “আল্লাহ সাক্ষ্য দিয়েছেন, তিনি ছাড়া সত্যিকার কোন মাঝুদ নেই এবং ফিরেশতাগণ, ন্যায়নিষ্ঠ জ্ঞানীগণও সাক্ষ্য দিয়েছেন যে, তিনি ছাড়া আর কোন সত্য মাঝুদ নেই। তিনি পরাক্রান্ত প্রজ্ঞাময়। (আলে-ইমরান, আয়াত : ১৮)

তাই আল্লাহ ব্যতীত অন্য কাউকে উপাস্য রূপে বিশেষিত করলে তা হবে বাতিল। আল্লাহ পাক পবিত্র কোরআনে ইরশাদ করেন,

{ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ  
وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ}

অর্থাৎ “তা এই জন্য যে, নিশ্চয়ই আল্লাহ তিনিই সত্য এবং তাঁর পরিবর্তে তারা যাদের ডাকে তারা অসত্য এবং আল্লাহ, তিনিই হলেন সুমহান সর্বশ্রেষ্ঠ।” (সূরা হজ্জ, আয়াত, ৬২)

প্রতিমাকে মাঝুদ বলে নাম রাখলেই তা উপাস্যের আসনে সমাসীন হয় না বরং শুধু নাম সর্বস্বই থেকে যায়। আল্লাহ তা’য়ালা পবিত্র কোরআন শরীফে লাত, ওয়্যায়া, মানাত ইত্যাদি প্রতিমাণুলো সম্পর্কে বলেন :

{إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا  
مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَى الظُّنُونِ وَمَا تَهْوَى الْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءُهُمْ  
مِنْ رَبِّهِمْ الْهُدَىٰ}

অর্থাৎ “এগুলো কতেক নাম বৈ কিছু নয়, যে সমস্ত নাম তোমরা এবং তোমাদের পূর্ব-পুরুষেরা রেখেছ। এর সমর্থনে আল্লাহ কোন দলীল নায়িল করেন নি।” (সূরা আন্নাজম, আয়াত, ২৩)

ইউসুফ (আলাইহিস সালাম) তাঁর কারাগারের সঙ্গীদেরকে বলেন :

يَا صَاحِبِي السُّجْنِ أَرِيَابَ مُتَرْفُقُونَ خَيْرٌ أَمَّ اللَّهُ الْوَاحِدُ  
الْقَهَّارُ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوَنِهِ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ  
مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ أَلَا تَعْبُدُوا  
إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيمُ وَلَكُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ {

অর্থাৎ “হে কারাগারের সাথীদ্বয়! পৃথক পৃথক অনেক উপাস্য ভাল, না পরাক্রমশালী এক আল্লাহ ভাল? তোমরা আল্লাহকে ছেড়ে নিছক কতগুলো নামের এবাদত কর, সেগুলো তোমরা এবং তোমাদের বাপ-দাদারা’ই সাব্যস্ত করে নিয়েছ। আল্লাহ এদের পক্ষে কোন প্রমাণ অবর্তীণ করেন নি। আল্লাহ ছাড়া বিধান দেবার বা শাসন ক্ষমতার কারো অধিকার নেই। তিনি আদেশ দিয়েছেন যে, তিনি ব্যতীত তোমরা অন্য কারো এবাদত করো না। এটাই সরল পথ। কিন্তু অধিকাংশ লোক তা জানে না” (সূরা ইউসুফ আয়াত, ৩৯-৪০)

তাই সকল নবী রাসূলগণ তাঁদের স্ব স্ব জাতিকে বলতেনঃ { اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٌ غَيْرُهُ }

অর্থাৎ “তোমরা আল্লাহরই এবাদত কর। তিনি ব্যতীত তোমাদের জন্য সত্যিকার কোন মা’বুদ বা উপাস্য নেই। (সূরা আ’রাফ-৫৯)

কিন্তু যুগে যুগে মুশ্রিকগণ এই দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করেছে এবং বিভিন্ন ধরণের বাতিল

উপাস্যকে আল্লাহর সাথে শরীক করে ওদের উপাসনা করে। তাদের নিকট সাহায্য কামনা করে এবং তাদের কাছে ফরিয়াদ করে।

❖ আল্লাহ তা'য়ালা মুশ্রিকদের এপ্রকার  
উপাস্য গ্রহণের বিষয়কে দুইটি যুক্তির দ্বারা খণ্ডন  
করেছেন ।

প্রথমঃ যাদেরকে তারা মা'বুদ সাব্যস্ত করে নিয়েছে ওদের মধ্যে উপাস্যগত কোন গুণ নেই। তারা সামান্যতম শক্তি ও ক্ষমতার অধিকারী নয়। যেমন, তারা কোন একটি বস্ত্রও সৃষ্টি করেনি বরং তারা নিজেরাই সৃষ্টি। আর ঐ সব মা'বুদ তাদের পুঁজারীদের না কোন উপকার সাধন করতে পারে, না তাদের কোন মুছিবত দূর করতে পারে, এবং তাদের জীবন, মরণ ও পুনরুজ্জীবনেরও তারা মালিক নয়। আসমান, যমিনেরও কোন কিছুর তারা মালিক নয় এবং এতে তাদের অংশও নেই।

وَأَتَيْخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلَهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا  
يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا  
يُشْرِدُوا مِنْ دُونِهِ آلَهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا

অর্থাৎ “তারা আল্লাহর পরিবর্তে অনেক উপাস্য গ্রহণ করেছে যারা কিছুই সৃষ্টি করতে পারেনা বরং তারা নিজেরাই সৃষ্টি এবং তারা নিজেদের ভালও করতে পারে না, মন্দও করতে পারে না এবং জীবন, মরণ ও পুনরুজ্জীবনেরও তারা মালিক নয়।” (সূরা ফুরুকান আয়াত, ৩) আল্লাহ তা’য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{قُلْ إِذْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلُكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شَرِيكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ هُنْمٍ مِنْ ظَهِيرَ وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَ لَهُ}

অর্থাৎ “বল, তোমরা আহ্�বান কর, যাদেরকে তোমরা উপাস্য মনে করতে আল্লাহ্ ব্যর্তীত। তারা তো নভোমণ্ডল ও ভূ-মণ্ডলের অণু পরিমাণ কোন কিছুর মালিক নয়। এতে তাদের কোন অংশও নেই। এবং তাদের কেহ আল্লাহর সহায়কও নয়। আল্লাহর নিকট কারো জন্য সুপরিশ ফলপ্রসু হবে না কিন্তু যার জন্য অনুমতি দেয়া হয় সে ব্যর্তীত।” (সূরা সাবা, আয়াত ২২-২৩)

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{أَيُّشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلِقُونَ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ}

অর্থাৎ “তারা কি এমন কাউকে শরীক সাব্যস্ত করে, যে একটি বস্তু সৃষ্টি করতে পারে না ? বরং তাদেরকে সৃষ্টি করা হয়েছে। আর তারা না তাদের সাহায্য করতে পারে, না নিজেদের সাহায্য করতে পারে।” (সূরা আল-আরাফ, আয়াত, ১৯১-১৯২)

আর যখন এই বাতেল উপাস্যদের একুপ অসহায় অবস্থা, তখন তাদেরকে উপাস্য নির্ধারণ করা চরম বোকামী ও বাতেল কর্ম বৈ কিছু নয়।

দ্বিতীয় : যখন মুশরিকরা স্বীকার করে যে এ নিখিল বিশ্বের প্রতিপালক ও স্রষ্টা একমাত্র আল্লাহ তা'য়ালা, যাঁর হাতে সবকিছুর ক্ষমতা, যিনি আশ্রয় দান করেন, তাঁর উপর কোন আশ্রয়দানকারী নেই; তখন তাদের জন্য অনিবার্য হয়ে উঠে এ বিষয় স্বীকার করা যে, একমাত্র মহান আল্লাহ তা'য়ালাই

সর্বপ্রকার এবাদত বা উপাসনার অধিকারী। যেমন, তারা শ্বিকার করে যে, আল্লাহ তা'য়ালা রবুবিয়াতে বা প্রভুত্বে একক ও অধিতীয়, এতে তাঁর কোন শরীক নেই। আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاسًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الْأَرْضِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَحْجَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ}

অর্থাৎ “হে মানব সমাজ! তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের এবাদত কর, যিনি তোমাদের এবং তোমাদের পূর্ববর্তীদের সৃষ্টি করেছেন। তাতে অবশ্যই, তোমরা ধর্মভীরু (পরহেয়গার) হতে পার। যে মহান আল্লাহ তোমাদের জন্য ভূমিকে বিছানা এবং আকাশকে ছাদ স্বরূপ স্থাপন করেছেন। আর আকাশ থেকে পানি বর্ষন করে তোমাদের জন্য ফল ফসল উৎপাদন করেছেন তোমাদের খাদ্য হিসাবে। অতএব, আল্লাহর সাথে তোমরা অন্য কাউকে সমকক্ষ করো না। বস্তুতঃ তোমরা এসব অবগত আছ।” (সূরা আল-বাক্সারাহ, আয়াত : ২১-২২)

আল্লাহ আরো ইরশাদ করেন :

{وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ}

অর্থাৎ “যদি আপনি তাদেরকে জিজেস করেন, কে তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন, তবে অবশ্যই তারা বলবে, আল্লাহ। অতঃপর তারা কোথায় ফিরে যাচ্ছে?” (সূরা যুখরুফ, আয়াত : ৮৭)

আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ يَمْلِكُ السَّمْعَ  
وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ  
الْحَيَّ وَمَنْ يُدْبِرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ إِنَّ اللَّهَ فَقِيلَ أَفَلَا تَنْقُونُ فَذَلِكُمْ  
اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَأَنَّى تُضَرِّفُونَ}

অর্থাৎ “তুমি জিজ্ঞেস কর, কে রুক্ষী দান করেন তোমাদেরকে আসমান ও যমীন থেকে? কিংবা কে শ্রবণশক্তি ও দৃষ্টিশক্তির মালিক? তাছাড়া কে জীবিতকে মৃতের ভেতর থেকে বের করেন এবং কেইবা মৃত্যুকে জীবিতের মধ্য থেকে বের করেন? কে করেন-এই বিশ্বের ব্যবস্থাপনা? তখন তারা বলে উঠবে, আল্লাহ! তখন তুমি বলো, তারপরেও কেন তোমরা তাঁকে ভয় করো না? অতএব, এ আল্লাহই তোমাদের সত্যিকার প্রতিপালক। আর সত্য ত্যাগ করার পর বিভিন্ন ব্যতীত আর কি থাকে? সুতরাং তোমরা কোথায় পরি চালিত হচ্ছ”? (সূরাৎ ইউনুস, আয়াত ৩১-৩২)

### ❖ চতুর্থঃ আল্লাহর নাম ও তাঁর গুণাবলীর উপর ঈমান

আল্লাহ তা'য়ালার প্রতি ঈমানের চতুর্থ দিক হলো, তিনি তাঁর জন্য তাঁর কিতাবে যে সমস্ত নাম উল্লেখ করেছেন এবং রাসূলে করীম (সাল্লাহু আলাইহে ওয়া সাল্লাম ) হতে বর্ণিত সহীহ হাদীস দ্বারা তাঁর সর্ব সুন্দর নামসমূহ ও তাঁর মহৎ গুণরাজি যে ভাবে সাব্যস্ত করা হয়েছে ঠিক সেই ভাবে কোন প্রকার পরিবর্তন, পরিবর্ধন অস্বীকৃতি ও উপমা-সাদৃশ্য আরোপ ব্যতীত এবং কোন ধরণ-গঠন নির্ণয়

না করে যে ভাবে প্রযোজ্য সে ভাবে আল্লাহর জন্য তা মেনে নেয়া ।

এই প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা বলেন :

{وَلَلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سِيِّجُرُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ}

অর্থাৎ “আর আল্লাহর জন্য রয়েছে সর্বোস্ম নামসমূহ। কাজেই তোমরা সে নাম ধরেই তাঁকে ডাক। আর ওদেরকে বর্জন কর, যারা তাঁর নামের ব্যাপারে বিকৃতি সাধন করে। তারা নিজেদের কৃতকর্মের ফল শীত্বাই পাবে।” (সূরা আল-আ'রাফ, আয়াত, ১৮০)

আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{وَلَهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ}

অর্থাৎ “আকাশ ও পৃথিবীতে সর্বোচ্চ মর্যাদা তাঁরই এবং তিনিই পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়।” (সূরা আররাম, ২৭)

আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{لَيْسَ كَمِثْلَهُ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ}

অর্থাৎ “তাঁর অনুরূপ কোন কিছুই নেই, তিনি সর্বশ্রোতা সর্বদ্রষ্টা।” (সূরা আশ' শূরা আয়াত : ১১)

❖ আল্লাহ তা'য়ালা নাম ও গুণাবলীর ক্ষেত্রে দুইটি দল পথভৃষ্ট হয়েছে।

প্রথমদল : আল-মু'আতিলাহ :

এরা আল্লাহ তা'য়ালার সমস্ত নাম বা কোন নাম ও গুণাবলীকে অস্বীকার করে, তাদের ধারণা যে আল্লাহর জন্য গুণাবলী প্রতিষ্ঠা করলে

আল্লাহকে তাঁর সৃষ্টির সাথে সাদৃশ্য বা সমতুল্য করা অনিবার্য হয়ে পড়ে ।

তাদের এ ধারণা কয়েক কারণে বাতিল :-

১। -যদি আল্লাহর নাম ও গুণাবলী নেই বলা হয় হয় - তাহলে একারণে বাতিল কথাকেই অপরিহার্য মনে করা হবে । কারণ, আল্লাহ তা'য়ালা নিজেই তাঁর নাম ও গুণাবলী আছে বলে আমাদের জানিয়েছেন এবং তাতে তাঁর কোন সদৃশ বা সমতুল্য নেই বলেও ঘোষণা দিয়েছেন । অতএব যদি আল্লাহর জন্য গুণাবলী প্রতিষ্ঠা করলে আল্লাহকে তাঁর সৃষ্টির সাথে সাদৃশ্য বা সমতুল্য করা হয়ে যাবে মনে করা হয় এতে করে আল্লাহর কথাই সাংঘর্ষিক বলে প্রমাণিত হবে । এবং তাঁর এক কথা অপর কথাকে মিথ্যা বলে প্রমানিত করবে ।

২। দুটি বস্তু নাম বা গুণে অভিন্ন হলেও সার্বিক দিক দিয়ে যে সদৃশ হবে তা প্রয়োজনীয় নয় । আপনি দেখতে পান, দু'ব্যক্তি শ্রবণ, দৃষ্টি ও বাকশক্তির অধিকারী কিন্তু এতদ সত্ত্বেও মানবিক গুণ ও শ্রবণ শক্তি, দৃষ্টিশক্তি এবং বাকশক্তির দিক থেকে তারা সমান নয় ।

আপনি দেখবেন, সব জন্মদের হাত, পা ও চক্ষু রয়েছে, কিন্তু নাম এক হওয়ার কারণে তাদের এসব অংগ-প্রত্যঙ্গ এক প্রকার বা সমপর্যায়ের নয় ।

যদি সৃষ্টির মধ্যে নাম ও গুণাবলীর অভিন্নতা থাকা সত্ত্বেও এভাবে পার্থক্য পরিলক্ষিত হয়, তাহলে স্বষ্টা ও সৃষ্টির মধ্যে অধিকতর পার্থক্য ও ভিন্নতা থাকাই অধিকতর স্বাভাবিক ।

## দ্বিতীয় দলঃ আল মুশাবিহা

এই দল আল্লাহর নাম ও তাঁর গুণাবলী আছে বলে বিশ্বাস করে, তবে সাথে সাথে তারা আল্লাহর গুণাবলীকে সৃষ্টির গুণাবলীর অনুরূপ মনে করে। তাদের যুক্তি হলো যে, কোরআন ও সুন্নাহর উদ্ধৃতি থেকে এটাই বুঝা যায়। কেননা, আল্লাহ তা'য়ালা তার বান্দাহদেরকে - তাঁর গুণাবলীর বিষয়ে - তাদের বোধগম্য ভাষায় ই সম্বোধন করেছেন।

তাদের এ ধরনের বিশ্বাস ভিত্তিহীন এবং কয়েক কারনে তা বাতিল বলে গন্যহৈবে।

১। যুক্তি ও শরীয়াতের আলোকে যাচাই করলে উপলব্ধি করা যায় যে, মহান রাবুল আলামীন কখনও সৃষ্টির সদৃশ হতে পারেন না। আর কোরআন ও সুন্নাহ থেকে এমন বাতিল বিষয় উপলব্ধি করা সম্ভব নয়।

২। আল্লাহ পাক যদিও এমন ভাষা ও শব্দ দিয়ে তাঁর বান্দাহদেরকে সম্বোধন করেছেন, যেগুলো মৌলিক অর্থগত দিক দিয়ে তাদের বোধগম্য, কিন্তু তাঁর নাম ও গুণাবলীর ক্ষেত্রে সেগুলোর মূল অবস্থা ও আসল তত্ত্বের ব্যাপারে আল্লাহ তা'য়ালা কাউকে অবহিত করেননি। আল্লাহ তা'য়ালা নিজ সত্ত্বা ও গুণাবলী সম্পর্কিত বিষয়ের প্রকৃত জ্ঞানকে নিজের জন্যে নির্দিষ্ট করে রেখেছেন।

উদাহরণ স্বরূপ বলা যেতে পারে, আল্লাহ তা'য়ালা তাঁকে “আস্সামী” বা ‘সর্বশ্রোতা’ নামে বিশেষিত করেছেন। শ্রবনের অর্থটা আমাদের বোধগম্য কিন্তু আল্লাহ তা'য়ালার শ্রবন গুণের মূল তত্ত্ব আমাদের জানা নেই। কেননা, সৃষ্টি কুলের শ্রবনশক্তির

মধ্যে যখন সবাই সমান নয়, তখন স্রষ্টা ও সৃষ্টির মধ্যে এই ক্ষেত্রে অধিকতর তফাত থাকাই স্বাভাবিক।

অনুরূপ ভাবে যখন আল্লাহ পাক বলেছেন যে, তিনি আরশে অধিষ্ঠিত হয়েছেন। অধিষ্ঠিত হওয়াটা আমাদের বোধগম্য, কিন্তু মহান রাক্তুল আলামীনের অধিষ্ঠিত হওয়ার প্রকৃত রূপ, ধরণ আমাদের জানা নেই।

কারণ, সৃষ্টির অধিষ্ঠিত হওয়ার ক্ষেত্রে বিভিন্নতা আমাদের চোখে ধরা পড়ে। একটি স্থিতিশীল চেয়ারে বসা আর একটি চক্ষুল পলায়নপর উটের পিঠে বসা সমান নয়। আর যখন সৃষ্টিকুলের অধিষ্ঠিত হওয়ার মধ্যে এতটুকু ভিন্নতা পরিলক্ষিত হয়, তখন স্রষ্টা ও সৃষ্টির অধিষ্ঠিত হওয়ার মধ্যে তের ব্যবধান থাকা অধিকতর নিশ্চিত।

উপরোক্ত বর্ণনা অনুযায়ী আল্লাহ তায়ালার প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের ফলে মুমেনদের জন্য যে সব উপকার সাধিত হয় তন্মধ্যে অন্যতম হলো :

প্রথমতঃ এ ভাবে আল্লাহর তাওহীদ বা একত্ববাদ প্রতিষ্ঠার ফলে বান্দাহর মধ্যে আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো প্রতি কোন প্রকার ভয়-ভীতি বা আশা-ভরসার লেশমাত্র থাকে না এবং তিনি ছাড়া আর কারো এবাদত সে করে না।

দ্বিতীয়ঃ আল্লাহর সর্বসুন্দর নামসমূহ ও তার সুউচ্চ গুণাবলীর দাবী অনুযাই তাঁর প্রতি পরিপূর্ণ ভালবাসা ও সর্বোচ্ছ সমান প্রদর্শন সম্ভব।

তৃতীয়ঃ আল্লাহর আদেশ অনুযাই সঠিক অর্থে তাঁর এবাদত পালন এবং তাঁর নিষেধাবলী বর্জন করা সম্ভব।

❖ দ্বিতীয় ভিত্তি : ফেরেশ্তাদের প্রতি ঈমান :

ফেরেশ্তাগণ আল্লাহ্ তা'য়ালার সৃষ্টি এক অদৃশ্য জগত। তাঁরা সর্বদা আল্লাহর এবাদতে মাশগুল থাকেন তাঁদেও মধ্যে উলুহিয়াত বা রংবুবিয়াতের কোন বৈশিষ্ট্য নেই।

আল্লাহ্ তাঁদেরকে নূরের দ্বারা সৃষ্টি করেছেন। আল্লাহ্ তাঁদেরকে তাঁর আনুগত্যের জন্য সৃষ্টি করেছেন এবং তাঁর আদেশ বাস্তবায়ন করার তাঁদেরকে ক্ষমতা দান করেছেন। আল্লাহ পাক তাদের বর্ণনা দিয়ে বলেন :

{وَمَنْ عِنْدَهُ لَمْ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ  
يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتَرُونَ}

অর্থাৎ “আর যারা তাঁর সান্নিধ্যে আছে, তাঁরা অহঙ্কারবশে তাঁর এবাদত করা হতে বিমুখ হয় না এবং ক্লান্তিও বোধ করে না। তাঁরা দিবা-রাত্রি তাঁর পবিত্রতা ও মহিমা বর্ণনা করে এবং কোন সময় শৈথিল্য করেনা।” (সূরা আম্বিয়া আয়াত : ১৯-২০)

তাঁদের সংখ্যা এতবেশী যে, আল্লাহ্ ছাড়া কেহ তা গণনা করে শেষ করতে পারবে না। সহীহ বোখারী ও মুসলিম শরীফে আনাস (রাঃ) থেকে মে'রাজের ঘটনায় বর্ণিত আছে যে, নবী করিম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) আসমানে অবস্থিত ‘বায়তুল মা'মুর’ দেখেন। এই বায়তুল মা'মুরে দৈনিক সত্ত্ব হাজার ফেরেশতা প্রবেশ করে। কেয়ামত পর্যন্ত তাদের পুনরায় প্রবেশ করার পালা আর আসবে না।

❖ ফেরেশ্তাদের প্রতি ঈমানের মধ্যে চারটি বিষয় অন্তর্ভুক্ত রয়েছে :

১। ফেরেশ্তাদের অন্তিত্বের উপর বিশ্বাস স্থাপন করা।

২। কোরআন ও সুন্নাহ দ্বারা যাদের নাম আমাদের জানা আছে যেমন, জিব্রাইল (আলাইহিস্সালাম) তাঁদের উপর নির্দিষ্ট করে ঈমান আনা। আর যাদের নাম আমাদের জানা নেই তাঁদের প্রতি সার্বিক ভাবে ঈমান আনা।

৩। কোরআনুল করীম ও হাদীস শরীফে বর্ণিত তাঁদের গুণাবলীর প্রতি ঈমান আনা। যেমন, জিব্রাইলের ব্যাপারে রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম) ইরশাদ করেন যে, তিনি তাঁকে তাঁর আসল আকৃতিতে দেখেছেন। তাঁর ছয়শত ডানা আছে যা গোটা দিগন্তকে ঘিরে রেখেছেন। আর ফেরেশ্তারা আল্লাহপাকের আদেশে মানবাকৃতিতে আত্ম প্রকাশ করতে পারেন। যেমন, আল্লাহ পাক যখন জিব্রাইল (আলাইহিস্সালাম) কে ঈসা (আলাইহিস্সালাম) এর জননী মারিয়ামের নিকট প্রেরণ করেন। তখন তিনি তাঁর নিকট পূর্ণ মানবাকৃতিতে আত্মপ্রকাশ করলেন।

যেমন, জিব্রাইল (আলাইহিস্সালাম) একদা নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম) এর নিকট এক অজ্ঞাত ব্যক্তির আকৃতিতে উপস্থিত হন তখন তিনি সাহাবায়ে কেরামের মাঝে বসা ছিলেন, তাঁর (জিবরিল) এর পরিহিত পোষাক ছিল সাদা ধৰধৰে, মাথার চুল ছিল ঘনকালো। ভ্রমণের কোন লক্ষণ তাঁর উপর দেখা যাচ্ছিল না। সাহাবাগণের কেউ তাঁকে চিনতেও পারেনি। অতঃপর তিনি রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম) এর সম্মুখে তাঁর হাঁটুর সাথে আপন হাঁটু মিলালেন।

বসলেন এবং আপন হস্তন্ধয় তাঁর উপর রাখলেন । এবং তাঁকে ইসলাম, ঈমান, ইহসান এবং কিয়ামত ও তার লক্ষণাদি সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করেন । রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এগুলোর জবাব দেন । এরপর তিনি চলে যান । অতঃপর রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) সাহাবীদের বললেন :

فَإِنَّهُ جَرْبِيلُ أَنَّا كُمْ يُعْلَمُكُمْ دِينُكُمْ

অর্থাৎ “ইনি জিব্রাইল, তোমাদেরকে (তোমাদের ধীনের শিক্ষা প্রদানের উদ্দেশ্যে) এসেছেন” (মুসলিম শরীফ)

এভাবে আল্লাহ পাক ইব্রাহীম ও লুত (আঃ) এর নিকট যে সব ফেরেশ্তাকে প্রেরণ করেছিলেন তারা ও পুরুষলোকের অকৃতিতে উপস্থিত হয়েছিলেন ।

৪। ফেরেশ্তাগণের আমল বা কর্মসমূহের উপর ঈমান আনা, যা তাঁরা আল্লাহর নির্দেশে পালন করে থাকে । যেমন, ফেরেশ্তাদের দিন-রাত তস্বীহ পাঠ ও আল্লাহর এবাদত করা বিনা ক্লান্তি ও বিনা অলসতায় । তাদের মধ্যে কোন কোন ফেরেশ্তা বিশেষ বিশেষ দায়িত্বে নিয়োজিত রয়েছেন, যেমন, জিব্রাইল (আলাইহিস্স সালাম) তিনি নবী রাসূলগণের প্রতি আল্লাহর কালাম ও ওহী বহন করেন । মীকাইল (আলাইহিস্স সালাম) তিনি আল্লাহর অদেশক্রমে বৃষ্টি বর্ষণ করেন । ইসরাফিল (আলাইহিস্স সালাম) তিনি মহা প্রলয়ের দিন শিঙায় ফুঁৎকার দেওয়ার দায়িত্বে রয়ে ছেন । মালাকুল মউত (আলাইহিস্স সালাম) সমস্ত প্রাণী জগতের মৃত্যু তাঁর উপর ন্যস্ত, যার মৃত্যু যখন এবং যে স্থানে নির্ধারিত ঠিক সে সময়েই তিনি সেখানে তার প্রাণ বিয়োগ ঘটান । মালিক (আলাইহিস্স

সালাম) তিনি দোষথের তত্ত্ব বধায়ক। একদল ফেরেশ্তা আছেন, যারা গর্ভজাত সন্তানদের দায়িত্বে নিয়োজিত রয়েছেন। মাত্রগর্ভে যখন সন্তানের চার মাস পূর্ণ হয় তখন সেই সন্তানের কাছে আল্লাহ পাক একজন ফেরেশ্তা প্রেরন করেন এবং তাকে সেই মানবসন্তানের রিজেক্স, মৃত্যুক্ষণ, আমল এবং সে সৌভাগ্য অথবা দুর্ভাগ্যবান তা লিখার নির্দেশ প্রদান করেন। অনুরূপ ভাবে আরেক দল ফেরেশ্তা আছেন যারা মানুষের আমল নামা সংরক্ষণের দায়িত্বে নিয়োজিত। একদল ফেরেশ্তা মৃত ব্যক্তিকে দাফনের পর কবরে তাকে প্রশ্ন করার দায়িত্বে নিয়োজিত। মৃত ব্যক্তি কবরে পুনরায় জীবিত হওয়ার পর দুইজন ফেরেশ্তা এসে তাকে তিনটি বিষয়ে প্রশ্ন করবেন, একঃ তার রব বা প্রভু সম্পর্কে।

দুইঃ তার দ্বীন সম্পর্কে।

তিনঃ তার নবী সম্পর্কে।

❖ ফেরেশ্তদের প্রতি ঈমানে অনেক গুরুত্বপূর্ণ উপকার রয়েছে। তন্মধ্যে অন্যতম হলোঃ

প্রথম : মহান আল্লাহপাকের মহত্ত্ব, অসীম শক্তি ও তাঁর কর্তৃত্ব সম্পর্কে জ্ঞান লাভ। কেননা, সৃষ্টির মহাত্ম্য স্মৃষ্টির মহাত্ম্য থেকে প্রাপ্ত।

দ্বিতীয় : আদমসন্তানের প্রতি আল্লাহ পাকের বিশেষ অনুগ্রহের জন্য তাঁর কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন; যেহেতু তিনি ফেরেশ্তাদেরকে মানুষের হেফাজত, তাদের আমল নামা সংরক্ষণসহ তাদের বহুবিধি স্বার্থসংশ্লিষ্ট কাজে নিয়োজিত রেখেছেন।

তৃতীয় : ফেরেশ্তদের প্রতি মহুবত সৃষ্টি ; যেহেতু তাঁরা যথাযথ ভাবে আল্লাহ পাকের এবাদত সম্পাদন করে চলছেন ।

একদল বিভাগলোক ফেরেশ্তাদের অস্তিত্বকে অস্বীকার করে । তারা বলে, ফেরেশ্তারা হলো সৃষ্টি কুলের মধ্যে নিহিত কল্যানশক্তি বিশেষ । তাদের এই বজ্রব্য আল্লাহর কিতাব, তাঁর রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম) এর হাদীস ও মুসলিম এক্য মতকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করার নামান্তর ।

আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন :

الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا  
أُولَئِيْ أَجْنَاحَةٍ مَّشِّيٍّ وَتَلَاثَ وَرِبَاعٍ يَزِيدُ فِي الْخَلَقِ مَا يَشَاءُ

অর্থাৎ “সমস্ত প্রশংসা আল্লাহর । যিনি আকাশমণ্ডল ও যমীনের সৃষ্টি এবং ফেরেশতা গনকে করেছেন বার্তাবাহক । তারা দুই-দুই, তিন-তিন, চার-চার ডানা বিশিষ্ট । তিনি সৃষ্টির মধ্যে যা ইচ্ছা বৃদ্ধি করে দেন ।” (সূরা ফাতির- ১)

আল্লাহ পাক আরো ইরশাদ করেন :

{وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلَائِكَةُ يَصْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ  
وَأَدْبَارَهُمْ وَدُوْقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ}

অর্থাৎ “আর যদি তুমি দেখ ! যখন ফেরেশ্তারা কাফেরদের প্রাণ হরণ করে এবং প্রহার করে তাদের মুখে ও তাদের পশ্চাদদেশে; আর বলে, তোমরা দহনযন্ত্রনা ভোগ কর ।” (সূরা আনফাল, আয়াত ৫০)

আরো ইরশাদ হচ্ছে :

{ وَلَوْ تَرَى إِذْ الظَّالِمُونَ فِيْ غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ  
بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوُنَ عَذَابَ الْهُوَنِ

بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ سَتَكِبُرُونَ }

অর্থাৎ “আর যদি তুমি দেখ, যখন জালেমরা মুত্য-যন্ত্রণায় থাকে এবং ফেরেশতারা স্বীয় হস্ত প্রসারিত করে বলে, বের কর স্বীয় আত্মা! অদ্য, তোমাদেরকে অবমাননাকর শাস্তি প্রদান করা হবে। কারণ, তোমরা আল্লাহর উপর অসত্য বলতে এবং তাঁর আয়াতসমূহ বিশ্বাস না করে অহংকার করতে।” (সূরা আল আন-আম, আয়াত ৯৩)

আল্লাহ পাক এ সম্পর্কে আরো ইরশাদ করেন :

{ حَسْنٌ إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ }

অর্থাৎ “যখন তাদের মন থেকে ভয়-ভীতি দূর হয়ে যায়। তখন তারা পরম্পর বলে, তোমাদের পালনকর্তা কি বললেন? তারা বলে, তিনি সত্যই বলেছেন এবং তিনিই সবার উপরে মহান।” (সূরা সাবা, আয়াত ৪: ২৩)

বেহেশ্তবাসীদের সম্পর্কে অল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন :

{ رِحَنَاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذَرِيَّاتِهِمْ وَالْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ }

অর্থাৎ “তা হচ্ছে বসবাসের বাগান। তাতে তারা প্রবেশ করবে এবং তাদের সৎকর্মশীল বাপ-দাদা, স্বামী-স্ত্রী ও সন্তানেরাও। ফেরেশতা তাদের কাছে আসবে প্রত্যেক দরজা দিয়ে। বলবে : তোমাদের ধর্যের কারণে, তোমাদের উপর শাস্তি বর্ষিত হোক।

আর তোমাদের এই শেষ গন্তব্যস্থল কতই না চমৎকার।” (সূরা রাদ, আয়াত : ২৩-২৪)

সহীহ বোখারীতে আবু হুরায়রা (রাজি যাল্লাহ আনহ) থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) বলেছেন, “আল্লাহ পাক যখন কোন বান্দাহকে ভালবাসেন তখন তিনি জিবরাইল(আঃ) কে ডেকে বলেন, আল্লাহ তাঁ'আলা অমুক বান্দাহকে ভালবাসেন, তুমিও তাকে ভাল বাস। তখন জিবরাইল তাকে ভালবাসেন। অতঃপর জিবরাইল (আঃ) আকাশবাসীদের মধ্যে ঘোষনা করে দেন, আল্লাহ পাক অমুক বান্দাহকে ভালবাসেন, সুতরাং তোমরাও তাকে ভালবাস। তখন আকাশ বাসীগণ সেই বান্দাহকে ভালবাসেন। এর ফলশ্রুতিতে পৃথিবীতেও সেই বান্দাহর গ্রহণযোগ্যতা অর্জিত হয়ে যায়।”

বোখারী শরীফেই আরেকটি হাদীস প্রসিদ্ধ সাহাবী হজরত আবু হুরায়রা (রাদিয়াল্লাহু আনহ) থেকে বর্ণিত আছে, রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) বলেছেন :

“যখন জুম'র দিন হয় তখন মসজিদের প্রত্যেক দরজায় ফেরেশ্তাগণ অবস্থান গ্রহন করেন। তাঁরা নামাজে আগমনকারীদের নাম যথাক্রমে লিখতে থাকে। তারপর ইমাম যখন খুৎবার জন্য মিস্বরে বসে পড়েন তখন তারা তাদের ফাইল গুটিয়ে নেয় এবং খুৎবা শুনার জন্য তারা হাজির হয়ে যায়।”

এইসব আয়াত ও হাদীস স্পষ্ট ভাবে প্রমাণ করে যে, ফেরেশ্তাদে অস্তিত্ব রয়েছে, তাঁরা অস্তিত্বহীন নন ; যেমনটি বিভ্রান্ত লোকেরা বলে থাকে। উপরোক্ত

উদ্ভৃতিগুলোর মর্মার্থ অনুযায়ী এই ব্যাপারে সমগ্র মুসলমানদের ঐক্যমত প্রতিষ্ঠিত আছে।

❖ তৃতীয় ভিত্তি : আসমানী কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান :

আল্লাহর কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান আনয়নের ক্ষেত্রে এই বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে যে, আল্লাহ পাক সৃষ্টি জগতের জন্য হেদায়াত ও রহমত স্বরূপ স্বীয় নবী রাসূলগণের উপর বহু সংখ্যক কিতাব অবতীর্ণ করেছেন। যাতে তারা আল্লাহর প্রদর্শিত পথের অনুসরণের মাধ্যমে ইহকাল ও পরকালের কল্যাণ ও সৌভাগ্য অর্জন করতে পারে।

❖ কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান আনার মধ্যে চারটি বিষয় অন্তর্ভুক্ত রয়েছে :

১। সর্বপ্রথম এ বিশ্বাস স্থাপন করা যে, এসব গ্রন্থাবলী মহান আল্লাহর নিকট থেকে অবতীর্ণ হয়েছে, তা মানব রচিত গ্রন্থ নয়।

২। নির্দিষ্ট নামে ঐ সব কিতাবের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা, যেগুলোর নাম আল্লাহ তা'আলা বিশেষভাবে উল্লেখ করেছেন। যেমন, আলক্টোরআন-মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)-এর উপর অবতীর্ণ হয়েছে, তওরাত অবতীর্ণ হয়েছে মুসা (আলাইহিস্সালাম) এর উপর, যাবুর অবতীর্ণ হয়েছে দাউদ (আলাইহিস্সালাম) এর উপর এবং ইঞ্জিল ঈসা (আলাইহিস্সালাম) এর উপর।

আর যে সব আসমানী কিতাবের নাম আমাদের জানা নেই, তার প্রতি সার্বিক ভাবে ঈমান রাখা।

৩। আসমানী গ্রন্থসমূহে পূর্ববর্তী নবী রাসূলগণ ও তাঁদের উম্মত, শরীয়ত এবং তাঁদের ইতিহাস সম্পর্কে যে সব বিশুদ্ধ বর্ণনা রয়েছে, সেগুলোর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা। যেমন, কোরআনে বর্ণিত সংবাদসমূহ এবং পূর্ববর্তী গ্রন্থসমূহের অপরিবর্তিত অথবা অবিকৃত সংবাদ সমূহের উপর বিশ্বাস স্থাপন করা।

৪। আসমানী গ্রন্থসমূহে বর্ণিত এমন আদেশ সমূহের উপর আমল করা যা রহিত হয়নি, এবং এই সব হৃকুমের হেকমত আমাদের জানা থাকুক বা নাই থাকুক সর্বাবস্থায় মনে কোন রকম সংকীর্ণতা অনুভব করা ছাড়া হৃদয়ের সন্তুষ্টি ও আনুগত্যের সাথে তা মেনে নেয়া। আর কোরআনুল করীমের দ্বারা পূর্ববর্তী আসমানী গ্রন্থসমূহ মানসুখ বা রহিত করে দেয়া হয়েছে। আল্লাহ পাক নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কে সম্মোধন করে ইরশাদ করেন :

{وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ  
وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ}

অর্থাৎ “আমি আপনার প্রতি অবর্তীর্ণ করেছি সত্য গ্রন্থ, যা পূর্ববর্তী গ্রন্থ সমূহের সত্যায়নকারী এবং সেগুলোর উপর প্রভাব বিস্তারকারী”। (সূরা আল মায়েদাহ, ৪৮) একারণে, পূর্ববর্তী আসমানী কিতাব সমূহের কোন হৃকুমের উপর আমল করা জায়েয হবে না, একমাত্র ঈসব হৃকুম ব্যতীত যা বিশুদ্ধ ভাবে বর্ণিত হয়েছে এবং কোরআনের দ্বারা তা প্রতিপাদিত ও বলবৎ রাখা হয়েছে।

আসমানী কিতাবসমূহের প্রতি ঈমানের অন্যতম গুরুত্বপূর্ণ ফলসমূহ :

প্রথম: বান্দাহদের প্রতি আল্লাহ পাকের অশেষ রহমত ও অনুগ্রহ সম্পর্কে জ্ঞান লাভ, কেননা তিনি প্রত্যেক জাতির প্রতি তাদের হেদায়াতের উদ্দেশ্যে কিতাব পাঠিয়েছেন ।

দ্বিতীয় : শরীয়ত প্রবর্তনে আল্লাহ পাকের হেকমত সম্পর্কে জ্ঞান লাভ, যেহেতু তিনি প্রতিটি জাতির প্রতি তাদের অবস্থার সাথে সামঞ্জস্যশীল শরীয়ত প্রবর্তন করে পাঠিয়েছেন । যেমন, আল্লাহ তা'আলা বলেছেন : ﴿لَكُلٌ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شُرْعَةً وَمِنْهَا جَاءَ أَرْبَعَةٌ﴾ "আমি তোমাদের -প্রতিটি সম্প্রদায়ের- 'জন্য শরীয়ত ও জীবন পদ্ধতি প্রবর্তন করেছি ।" (সূরা মায়েদা-৪৮)

তৃতীয় : উপরোক্ত নিয়ামতসমূহের জন্য আল্লাহ পাকের শুকরিয়া জ্ঞাপন ।

চতুর্থ ভিত্তি : রাসূলগণের প্রতি ঈমান :

শব্দটি رسول এর বর্ণবচন । যার অর্থ কোন বিষয় পৌছানোর জন্য প্রেরিত দৃত বা প্রতিনিধি । ইসলামী পরিভাষায় রাসূল সেই মহী ব্যক্তি, যার প্রতি আল্লাহর পক্ষ থেকে শরীয়ত অবতীর্ণ হয়েছে এবং তা প্রচার করার জন্য তাঁকে হৃকুম দেওয়া হয়েছে ।

সর্বপ্রথম রাসূল হলেন নূহ (আলাইহিস সালাম) আর সর্বশেষ রাসূল হলেন আমাদের প্রিয় নবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) । আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন :

إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ  
অর্থাৎ "আমি আপনার প্রতি ওহী পাঠিয়েছি ।  
যেমন করে ওহী পাঠিয়ে-ছিলাম নূহের প্রতি এবং সে

সমস্ত নবী-রাসূলগণের প্রতি যাঁরা তাঁর পরে প্রেরিত হয়েছেন।” (সূরা আন-নিসা, আয়াত : ১৬৩)

সহীহ বোখারীতে হযরত আনাস বিন মালেক(রাঃ) থেকে শাফায়াতের হাদীসে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সালাম) ইরশাদ করেন, কিয়ামতের দিন হাশরবাসীগণ আল্লাহ তা'আলার কাছে সুপারিশের আশায় প্রথমে আদম (আলাইহিস্স সালাম) এর নিকট আসবে। তখন আদম (আলাইহিস্স সালাম) নিজের অক্ষমতা প্রকাশ করে বলবেন : “তোমরা নৃহ (আলাইহিস্স সালাম) এর নিকট যাও। তিনি প্রথম রাসূল, যাকে আল্লাহ পাক মানব জাতির প্রতি প্রেরণ করেছেন ...” ।

আল্লাহ পাক রাসূলুল্লাহ সম্পর্কে ইরশাদ করেন :

مَنْ كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَحَاتَمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا

অর্থাৎ, “মুহাম্মদ তোমাদের মধ্যকার কোন পুরুষের পিতা নন। বরং তিনি আল্লাহর রাসূল এবং সর্বশেষ নবী। আল্লাহ সব বিষয়ে সম্পূর্ণ জ্ঞাত।” (সূরা আল আহ্যাব, আয়াত : ৪০)

আল্লাহ তা'আলা যুগে-যুগে প্রত্যেক জাতির প্রতি সত্ত্ব শরীয়ত সহকারে রাসূল অথবা পূর্ববর্তী শরীয়ত নবায়নের জন্য ওহী সহকারে অব্যাহত ভাবে নবী-রাসূল প্রেরণ করেছেন। তাঁদের মধ্যে যিনি স্বতন্ত্র শরীয়তের অধিকারী তাঁকে রাসূল বলা হয়। আর যাঁর প্রতি কোন নতুন শরীয়ত অবর্তীর্ণ হয় নাই, তিনি শুধু আগের শরীয়তের প্রচারক বা রাসূলের প্রতিনিধি তিনি হলেন নবী।

আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন :

{وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطاغوتَ}

অর্থাৎ, “আমি প্রত্যেক উম্মতের মধ্যেই রাসূল প্রেরণ করেছি এই মর্মে যে, তোমরা আল্লাহর এবাদত কর এবং তাগুতকে পরিহার কর।” (সূরা নাহল, আয়াত : ৩৬) আল্লাহ পাক আরো বলেন :

{إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَّا فِيهَا نَذِيرٌ}

অর্থাৎ: “আমি আপনাকে সত্য ধর্মসহ পাঠিয়েছি, সুসংবাদদাতা ও সতর্ককারীরূপে। এমন কোন সম্প্রদায় নেই যাদের কাছে আমার পক্ষ থেকে সতর্ককারী আসেনি।” (সূরা ফাতির, আয়াত : ২৪)

আল্লাহ পাক আরো ইরশাদ করেন :

{إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاهَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّابِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اسْتَحْفَظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ}

অর্থাৎ, “আমি তাওরাত অবতীর্ণ করেছি, এর্তে রয়েছে হেদায়েত ও আলো। নবীগণ যাঁরা আল্লাহর অনুগত ছিলেন তারা ইহুদীদের কে তদনুসারে বিধান দিতেন, আরো বিধান দিতেন আল্লাহওয়ালাগণ এবং বিদ্বানগণ। কেননা তাদেরকে এ কিতাবুল্লার দেখাশোনার নির্দেশ দেয়া হয়েছিল এবং তাঁরা এর রক্ষণাবেক্ষণে নিযুক্ত ছিলেন”। (সূরা আল মায়েদাহ, আয়াত : ৪৪)

❖ নবী-রাসূলগণ আল্লাহর প্রিয় সৃষ্টি, তাঁরা মানুষ। কিন্তু তাঁদের মধ্যে রূবুবিয়াত বা উলুহিয়াতের কোন বৈশিষ্ট্য নেই।

আল্লাহ তায়ালা মহানবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু  
আলাইহি ওয়া সাল্লাম) কে বলেন :

{قُلْ لَا أَمْلُكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ  
أَعْلَمُ بِالْغَيْبِ لَا سَكَرَّتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنَّيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلَّا  
نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ}

অর্থাৎ “আপনি বলে দিন, আমি আমার নিজের কল্যাণ সাধন এবং অকল্যাণ সাধনের মালিক নই। কিন্তু যা আল্লাহ চান। আর আমি যদি গায়বের কথা জানতাম, তাহলে বহু কল্যাণ অর্জন করে নিতে পারতাম। ফলে আমাকে কোন অমঙ্গল স্পর্শ করতে পারত না। আমি তো একজন ভীতি প্রদর্শক ও সুসংবাদদাতা ইমানদারদের জন্য”। (সূরা আল-আরাফ, আয়াত : ১৮৮)

আল্লাহ আরো ইরশাদ করেন :

{قُلْ إِنِّي لَا أَمْلُكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا قُلْ إِنِّي لَنْ يُحِيرَنِي مِنْ  
اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُتَحَدًا}

অর্থাৎ “বলুন, আমি তোমাদের ক্ষর্তি সাধন করার ও সুপথে আনয়ন করার মালিক নই। বলুন, আল্লাহ তায়ালার কবল থেকে আমাকে কেউ রক্ষা করতে পারবে না এবং তিনি ব্যতীত আমি কখনও কোন আশ্রয়স্থল পাব না”। (সূরা জিন, আয়াত : ২১-২২)

নবী-রাসূলগণও সাধারণ মানুষের ন্যায় মানবিক বৈশিষ্ট্যে বিশেষিত। তাঁরাও পানাহার করতেন, অসুস্থ হতেন এবং তাঁরা মৃত্যুবরণ করেছেন। ইব্রাহীম (আঃ) তাঁর জাতির সামনে স্বীয় প্রভুর পরিচয় দিয়ে বলেন :

{وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِيَنِي وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِيَنِي وَالَّذِي  
يُمِسْتَنِي ثُمَّ يُحْبِيَنِي}

অর্থাৎ “আর যিনি আমাকে আহার এবং পানীয় দান করেন। যখন আমি রোগাত্মক হই তখন তিনিই আমাকে আরোগ্য দান করেন। যিনি আমার মৃত্যু ঘটাবেন, অতঃপর তিনিই আমার পুনর্জীবন দান করবেন।” (সূরা আশা-শোআরা, আয়াত : ৭৯-৮১)

নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) ইরশাদ করেন, আমি তোমাদের মতই একজন মানুষ। আমি ভুলে যাই, যেমন তোমরা ভুলে যাও। আর যদি আমি ভুলে যাই তা হলে তোমরা আমাকে স্বরণ করে দিও। (বুখারী ও মুসলিম)

আল্লাহ তা'য়ালা নবী-রাসূলগণকে দাসত্বগুণে বিশেষিত করেছেন তাঁদের সর্বোচ্চ মর্যাদার স্থলে। এবং তাঁদের প্রশংসা করার বেলায়ও তাঁদেকে বান্দাহ বলে আখ্যায়িত করেছেন। যেমন আল্লাহ তা'য়ালা নৃহ (আলাইহিস্স সালাম) সম্পর্কে ইরশাদ করেন : {كَانَ عَنْدَهُ شَكُورًا}

অর্থাৎ “নিশ্চয়ই সে ছিল আমার কৃতজ্ঞ বান্দাহ”। (সূরা বনী ইসরাইল, আয়াত- ৩)

মহানবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) সম্পর্কে আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا}

অর্থাৎ “পরম কল্যাণর্ময় তিনি, যিনি তাঁর বান্দাহর প্রতি ফয়সালার গ্রন্থ অবতীর্ণ করেছেন, যাতে সে বিশ্ব-জগতের জন্য সতর্ক কারী হয়।” (সূরা আল ফুরকান, ১)

আল্লাহ তা'য়ালা ইব্রাহীম, ইসহাক ও ইয়াকুব (আলাইহিমুস্স সালাম) সম্পর্কে ইরশাদ করেন :

{وَادْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولَئِي الْأَيْدِي  
وَالْأَبْصَارِ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالصَّةِ ذِكْرَ الدَّارِ وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لِمَنْ  
الْمُصْنُطَفِينَ الْأَخْيَارَ}

অর্থাৎ “স্মরণ কর, আমার বান্দাহ ইব্রাহীম, ইসহাক  
ও ইয়াকুবের কথা, তাঁরা ছিল শক্তিশালী ও সুস্মদশী।  
আমি তাদের এক বিশেষ গুণ, পরকালের স্মরণ দ্বারা  
স্বাতন্ত্র্য দান করে ছিলাম। আর তাঁরা আমার কাছে  
মনোনীত ও সৎলোকদের অন্তর্ভুক্ত”। (সূরা ছোয়াদ,  
আয়াত : ৪৫-৪৭)

সারকথা : আল্লাহর বান্দা হওয়াই সর্বোচ্চ মর্যদার  
বিষয়। তাই আল্লাহ তা'য়ালার নবী-রাসূলগণ ও তাঁর  
নৈকট্য লাভকারী ফেরেশতাগণ কখনো বান্দাহরপে  
পরিচিত হতে লজ্জা বা অপমান বোধ করতেন না।  
কারণ; আল্লাহর দাসত্ব ও গোলামী করা, তাঁর  
এবাদত-রন্দেগী করা, আদেশ-নিষেধ পালন করা  
অতি মর্যাদা, গৌরব ও সৌভাগ্যের বিষয়। আর  
আল্লাহ তা'য়ালা ছাড়া অন্য কারো দাসত্ব বা এবাদত  
করাই অমর্যাদার বিষয় ও অমর্যাদার কাজ। যেমন,  
খৃষ্টানেরা ইসা মাসীহ- (আলাইহিস্স সালাম) কে  
আল্লাহর পুত্র ও তাদের অন্যতম উপাস্য সাব্যস্ত  
করেছে এবং মুশর্রেকরা, ফেরেশতাদেরকে আল্লাহর  
কন্যা বলে তাদের দেবী সাব্যস্ত করে তাদের পূজা-  
আচর্না করেছে। এ ভাবে কবর পূজারীরা  
আওলীয়াদের ব্যাপারে বাড়াবাড়ি করে তাদের কবর  
পূজায় লিপ্ত হয়েছে।}

ইসা (আঃ) সম্পর্কে আল্লাহপাক ইরশাদ করেন :

إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَائِيلِ

অর্থাৎ “সে তো আমার এক বান্দাহই বটে, আমি তার প্রতি অনুগ্রহ করেছি এবং তাকে করেছি বনী ইসরাইলের জন্য এক আদর্শ।” (সূরা যুখরুফঃ ৫৯)

❖ রাসূলগণের প্রতি ঈমান আনার মধ্যে চারটি বিষয় অন্তর্ভুক্ত রয়েছে।

প্রথমঃ বিশ্বাস স্থাপন করা যে, সমস্ত নবী-রাসূলগণ আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত। তাঁদের কোন একজনের প্রতি কুফরী বা কোন একজনকে অবিশ্বাস করা সবার প্রতি কুফরী করার নামান্তর। যেমন, আল্লাহ তা'য়ালা নৃহ (আঃ) এর সম্প্রদায় সম্পর্কে বলেন :

কَذَّبَتْ قَوْمٌ نُوحَ الْمُرْسَلِينَ  
অর্থাৎ, “নৃহের সম্প্রদায় রাসূলগণকে মিথ্যারোপ করেছে”। (সূরা শু'আরা, আয়াত-১০৫)

আল্লাহ তা'য়ালা তাদেরকে সমস্ত নবী-রাসূলগণের প্রতি মিথ্যারোপকারী হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন, অথচ সেই সময় নৃহ (আলাইহিস্স সালাম) ব্যতীত অন্য কোন রাসূল ছিলেন না। তাই খ্রীষ্টানগণের মধ্যে যারা মহানবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) কে মিথ্যারোপ করে এবং তাঁর আনুগত্য ও অনুসরণ করে না, তারা বস্ততঃ ঈসা - মসীহ - (আলাইহিস্স সালাম) কে অস্মীকার করলো তাঁর অনুকরণ ও আনুগত্য থেকে মুখ ফেরালো। কেননা, মরিয়ম-তনয় ঈসা (আলাইহিস্স সালাম) বণী-ইসরাইলকে মহা নবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) সম্পর্কে সুসংবাদ দিয়ে ছিলেন যে, তিনি

তাদেরকে গোমরাহী ও পথভ্রষ্টাতা থেকে রক্ষা করে সরল সঠিক পথ প্রদর্শন করবেন।<sup>(১)</sup>

দ্বিতীয়ঃ নবী-রাসূলগণের মধ্যে যাঁদের নাম জানা আছে তাঁদের প্রতি নির্দিষ্ট করে ইমান আনা। যেমন- মুহাম্মদ, ইবরাহীম, মুসা, ইসা, নূহ (আলাইহিমুস সালাম) উপরোক্তিখিত পাঁচজন হলেন নবী-রাসূলগণের মধ্যে বিশিষ্ট ও উচ্চ মর্যাদা সম্পন্ন। আল্লাহ তায়ালা তাঁদেরকে কোরআন করীমের দুই স্থানে বিশেষ ভাবে উল্লেখ করেছেন। তিনি সূরা আহ্�যাবে বলেছেনঃ

{وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ  
وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ}

অর্থাৎ “যখন আমি নবীগণের কাছ থেকে ও তোমার কাছ থেকে এবং নূহ, ইবরাহীম, মুসা ও মরিয়ম তনয়

(১) অতএব, পূর্ববর্তী নবীগণকে যারা মান্য করে, তারা মহানবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কেও মান্য করতে বাধ্য। আর যারা তাঁকে অস্বীকার করে তারা যেন অন্য সব নবীকে এবং তাঁদের প্রতি প্রেরিত ওহীকেও অস্বীকার করলো। (অনুবাদক)

ঈসার কাছ থেকে অঙ্গীকার নিলাম” । (১) (সূরা  
আহ্যাব, ৭) সূরা আশ-শুরায় বলা হয়েছে,

{شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ تُوْحَدًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكُمْ  
وَمَا وَصَّنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا  
تَنْفَرُّو فِيهِ} {

অর্থাৎ “তিনি তোমাদের জন্য বিধিবন্ধ করেছেন দ্বীন, যার আদেশ দিয়েছিলেন নৃহকে এবং যা আমি প্রত্যাদেশ করেছি আপনার প্রতি এবং যার আদেশ দিয়েছিলাম ইবরাহীম, মুসা ও ঈসাকে, এই মর্মে যে, তোমরা দ্বীনকে প্রতিষ্ঠিত করো এবং তাতে অনৈক্য সৃষ্টি করো না” । (সূরা আশ শুরা, আয়াত : ১৩)

আর নবী-রাসূলগণের মধ্যে যাদের নাম আমাদের জানা নেই, তাঁদের প্রতি সাধারণ ও সার্বিক ভাবে বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে। মহান আল্লাহ ইরশাদ করেন :

(১) এ আয়াতে সাধারণভাবে সমস্ত নবীগণের কথা উল্লেখ করার পর এ পাঁচজনের নাম বিশেষভাবে এজন্য উল্লেখ করা হয়েছে যে, নবীকূলের মধ্যে এরা স্বতন্ত্র বৈশিষ্ট্য ও উচ্চ মর্যাদার অধিকারী ছিলেন। (অনুবাদক)

{وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ  
مَّنْ لَمْ نَقْصُصْنَا عَلَيْكَ}

অর্থাৎ “আমি আপনার পূর্বে অনেক রাসূল প্রেরণ করেছি। তাঁদের কারো কারো ঘটনা আপনার কাছে বিবৃত করেছি এবং কারো কারো ঘটনা আপনার কাছে বিবৃত করিনি।” (সূরা আল মুমিন, আয়াতঃ ১৮)

তৃতীয়ঃ কোরআন ও সহীহ হাদীস দ্বারা প্রমাণিত তাঁদের ঘটনাসমূহের উপর বিশ্বাস স্থাপন করা।

চতুর্থঃ নবী-রাসূলগণের মধ্যে যাকে আল্লাহ তা'য়ালা আমাদের প্রতি রাসূল করে প্রেরণ করেছেন, তাঁর আনিত শরীয়তের উপর আমল করা। আর তিনি হলেন সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)। আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :

{فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَحَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا

يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا}

অর্থাৎ “অতএব, না তোমার প্রতিপালকের কসম, এই পর্যন্ত তারা ঈমানদার হবে না, যতক্ষণ না তারা তাঁদের মধ্যে সৃষ্টি বিবাদ-বিসম্বাদের বিচার ভার

তোমার উপর অর্পণ না করে । অতঃপর তোমার মীমাংসার ব্যাপারে তাদের মনে কোন রকম সংকীর্ণতা না থাকে এবং সন্তুষ্টিতে তা কবুল করে ” । (সূরা আন্নিসা, আয়াত : ৬৫) <sup>(১)</sup>

নবী রাসূলগণের প্রতি ঈমানের ফলে যে সব গুরুত্বপূর্ণ উপকার সাধিত হয় তন্মধ্যে রয়েছে :

১। আল্লাহ তা'য়ালা কর্তৃক তাঁর বান্দাহদের উপর বিরাট রহমত ও পরম অনুগ্রহ সম্পর্কে জ্ঞান অর্জন । যেহেতু তিনি তাদের প্রতি আপন রাসূলগণকে প্রেরণ করেছেন, যাতে তাঁরা মানুষকে সঠিক পথে পরিচালিত করেন এবং কি পদ্ধতিতে আল্লাহর এবাদত করতে হয় তা লোকদের স্পষ্ট করে বলে দেন । কেননা, মানুষ নিজস্ব জ্ঞান-বুদ্ধির মাধ্যমে তা জানা অসম্ভব ।

২। এই মহা নিয়ামতের উপর আল্লাহর শুকরিয়াহ জ্ঞাপন করা ।

(১) অতএব, মুসলমানদের মধ্যে কোন বিষয়ে পারম্পরিক মত বিরোধ দেখা দিলে, বিবাদ পরিহার করে উভয় পক্ষকে রাসূলে করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর অবর্তমানে তাঁর প্রবর্তিত শরীয়াতের নিকট যেতে হবে এবং তদানুসারে বিচার ফয়সালা করতে হবে । (অনুবাদক)

৩। নবী রাসূলগণের প্রতি মহৰত ও সম্মান প্রদর্শন করা ও তাঁদের শান ও মর্যাদা উপযোগী প্রশংসা করা। কেননা, তাঁরা আল্লাহর রাসূল এবং তাঁরা প্রকৃত অর্থেই আল্লাহর এবাদত আদায় করেছেন। মানব জাতির কল্যাণার্থে তাঁরা রেসালতের দায়িত্ব যথাযথ ভাবে আদায় করেছেন এবং তাঁর বান্দাহদের নিসিহত করেছেন।

শুধুমাত্র একগুঁয়ে কাফেররা তাদের প্রতি প্রেরিত রাসূলগণকে অবিশ্বাস করেছে, এই বলে যে, আল্লাহর রাসূলগণ মানুষ থেকে হতে পারেন না। আল্লাহ তা'য়ালা কোরআনে কারীমে তাদের এ ভাস্ত ধারণার উল্লেখ করে বলেন,

{وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءُهُمُ الْهُدَىٰ إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَّسُولاً}

অর্থাৎ, “আল্লাহ কি মানুষকে রাসূল করে পাঠিয়েছেন ? ! যখন তাদের নিকট পথ-নির্দেশ আসে তখন তাদের এ উক্তিই লোকদেরকে ঈমান আনা থেকে বিরত রাখে। বল, যদি পৃথিবীতে ফেরেশ্তারা স্বাচ্ছন্দে বিচরণ করত, তা হলে আমি আকাশ থেকে কোন

ফেরেশ্তাকেই তাদের নিকট রাসূল করে প্রেরণ করতাম”। (সূরা বনী ইসরাইল, আয়াত- ৯৪-৯৫)

আল্লাহ তায়ালা তাদের এই ধারনা খণ্ডন করে দেন এই অর্থে যে, আল্লাহর রাসূলগণ মানুষ হওয়া অপরিহার্য। কেননা তাঁরা পৃথিবীবাসীর প্রতি প্রেরিত, যেহেতু এরা হলো মানুষ। আর যদি পৃথিবীবাসীরা ফেরেশ্তা হতো তা হলে তাদের প্রতি নিশ্চয়ই কোন ফেরেশ্তাকে রাসূল হিসেবে প্রেরণ করার প্রয়োজন দেখা দিত; যাতে সেই রাসূল তাদেরই মত একজন হয়ে দায়িত্ব পালন করতেন।

অন্যত্র আল্লাহ রাসূলগণকে অবিশ্বাসকারীদের বক্তব্য বর্ণনা করে বলেন :

{قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
يَدْعُوكُمْ لِيَعْفِرَ لَكُمْ مِنْ ذُبُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَ كُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى  
قَالُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصْدُونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ  
آبَاؤُنَا فَأَتُونَا بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ تَحْنُ إِلَّا بَشَرٌ  
مِثْلُكُمْ وَلَكُنَّ اللَّهَ يَمْنُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَنْ  
نَأْتِيَكُمْ بِسُلْطَانٍ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ }

ଅର୍ଥାଏ, “ତାରା ବଲଲୋ, ତୋମରା ତୋ ଆମାଦେର ମତଇ ମାନୁଷ! ତୋମରା ଆମାଦେରକେ ଏ ଉପାସ୍ୟ ଥେକେ ବିରତ ରାଖିତେ ଚାଓ, ଯାର ଏବାଦତ ଆମାଦେର ପିତ୍ତପୁରୁଷଗଣ କରତ । ଅତଏବ ତୋମରା କୋନ ସୁସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣ ଆନନ୍ଦନ କର । ତାଦେର ରାସ୍ତଲଗଣ ତାଦେରକେ ବଲଲେନ, ଆମରାଓ ତୋମାଦେର ମତ ମାନୁଷ, କିନ୍ତୁ ଆଲ୍ଲାହ୍ ବାନ୍ଦାହଦେର ମଧ୍ୟ ଥେକେ ଯାର ଉପରେ ଇଚ୍ଛା, ଅନୁଷ୍ଠାନ କରେନ । ଆଲ୍ଲାହର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ବ୍ୟତୀତ ତୋମାଦେର କାହେ ପ୍ରମାଣ ନିୟେ ଆସା ଆମାଦେର କାଜ ନଯ । ଈମାନଦାରଗଣ କେବଳ ଆଲ୍ଲାହରଇ ଉପର ଯେନ ଭରସା କରେ ଥାକେ ।” (ସୂରା ଇବରାଇମ ଆୟାତ : ୧୦-୧୧)

### ❖ ପଞ୍ଚମ ଭିତ୍ତିଃଆଖେରାତେର ଉପର ଈମାନ :

ଆଖେରାତ ଦିବସ ବଲତେ କିଯାମତେର ଦିନକେ ବୁଝାନୋ ହେଁବେ । ଯେଦିନ ପ୍ରତିଫଳ ପ୍ରଦାନ ଓ ହିସାବ-ନିକାଶେର ଜନ୍ୟ ସବ ମୃତ ମାନୁଷଦେର ପୁନରୁଥାନ କରା ହବେ । ଏ ଦିନକେ ଇଯାଓମୁଲ ଆଖେରାହ ବା ଶେଷ ଦିନ ଏ ଜନ୍ୟଇ ବଲା ହୁଯ ଯେ, ଏରପର ଆର ଅନ୍ୟ କୋନ ଦିବସ ଥାକବେ ନା । ହିସାବ-ନିକାଶେର ପର ଜାନ୍ମାତୀଗଣ ତାଦେର ଚିରସ୍ଥାୟୀ ଆବାସସ୍ଥଳେ ଅବସ୍ଥାନ କରବେ ଏବଂ ଜାହାନାମୀ ଗଣଓ ତାଦେର ଠିକାନାୟ ଅବସ୍ଥାନ କରବେ ।

ঘ আখেরাতের প্রতি স্মানের তিনটি বিষয় অন্তর্ভুক্ত  
রয়েছে ।

প্রথমঃ পুনরুত্থান দিবসের উপর বিশ্বাস স্থাপন করা ।  
আর তা হলো সে দিন শিঙায় দ্বিতীয় বার ফুঁৎকার  
দেয়া হবে, তখন সব মৃতরা জীবিত হয়ে নগ্ন দেহ, নগ্ন  
পা ও খত্নাবিহীন অবস্থায় রাবুল আলামীনের  
সামনে উপস্থিত হবে ।

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

كَمَا بَدَأْنَا أَوْلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعِدْنَا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ

অর্থাৎ “যে ভাবে আমি প্রথমবার সৃষ্টি শুরু করেছিলাম  
সেভাবে পুনরায় তাকে সৃষ্টি করব । আমার ওয়াদা  
নিশ্চিত । অবশ্যই আমি তা পূর্ণ করব” । (সূরা আলিয়া-১০৪)

পুনরুত্থান :

মৃত্যুর পর পুনরুত্থান সত্য, যা কোরআনে করীম ও  
সুনাহ দ্বারা প্রমাণিত এবং এর উপর মুসলমানদের  
ঐক্যমত প্রতিষ্ঠিত হয়েছে । আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :

ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيَّتُونَ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبَعَّثُونَ

অর্থাৎ “অতঃপর নিশ্চয় তোমরা মৃত্যুবরণ করবে। অতঃপর কেয়ামতের দিন তোমাদেরকে পুনর্জীবিত করা হবে।” (সূরা মুমিনুন-১৫ ও ১৬)

রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) বলেন : “কেয়ামতের দিন সব মানুষকে নগ্ন পা ও খ্তনাবিহীন অবস্থায় সমবেত করা হবে।” (বুখারী ও মুসলিম)

পুনরুত্থান সাব্যস্ত হওয়ার উপর মুসলমানদের ঐক্যমত প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

আল্লাহর হেকমতের দাবী হলো এই পৃথিবীবাসীর জন্য পরবর্তীতে একটি সময় নির্ধারণ করা অনিবার্য, যাতে আল্লাহ তাঁয়ালা তাঁর রাসূলদের মাধ্যমে বান্দাহর উপর যে সব কাজ-কর্মের দায়িত্ব দিয়েছেন তিনি তার প্রতিফল প্রদান করেন। আল্লাহ ইরশাদ করেন :

أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبْدًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ

অর্থাৎ “তোমরা কি ধারণা কর যে, আমি তোমাদেরকে অনর্থক সৃষ্টি করেছি এবং তোমরা আমার কাছে আর ফিরে আসবে না ? ”। (সূরা মুমিনুন, ১১৫)

আল্লাহ স্বীয় নবী মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) কে সন্তোধন করে বলেন :

إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ

অর্থাৎ, “যিনি আপনার জন্য কোরআনকে করেছেন বিধান তিনি অবশ্যই আপনাকে তাঁর অঙ্গিকারকৃত প্রত্যাবর্তনস্থলে ফিরিয়ে নিবেন।” (সূরা আল-কুসাস, আয়াত, ৮৫)

দ্বিতীয় : হিসাব-নিকাশ ও প্রতিফল প্রদানের উপর ইমান আনা ।

আল্লাহ তা'য়ালা কিয়ামতের দিন বান্দাহর কৃতকর্মের হিসাব-নিকাশ নিবেন এবং প্রত্যেকের যাবতীয় কাজ-কর্মের প্রতিফল প্রদান করবেন। এর প্রমান কোরআন, সুন্নাহ ও মুলিম উম্মার ইজমা। আল্লাহ ইরশাদ করেন : إِنَّ إِلَيْنَا إِيَّا بُهْمٍ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابُهُمْ

অর্থাৎ, “নিশ্চয়ই তাদের প্রত্যাবর্তন আমারই দিকে হবে, অতঃপর তাদের হিসাব নিকাশ থাকবে আমারই দায়িত্বে”। (সূরা গাশিয়াহ-২৫ ও ২৬) তিনি আরো ইরশাদ করেন :

مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالْسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ

অর্থাৎ, “যে একটি সৎকর্ম করবে তার জন্য রয়েছে এর দশগুণ সাওয়াব, এবং যে একটি মন্দ কাজ করবে সে উহারই সমান শান্তি পাবে। বস্তুতঃ তাদের প্রতি কোন জুলুম করা হবে না।” (সূরা আল আন’আম, আয়াত : ১৬০) অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে :

{وَتَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْنَطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلِمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ  
كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ }

অর্থাৎ “আমি কিয়ামতের দিন ন্যায় বিচারের মানদণ্ড স্থাপন করব। সুতরাং কারো প্রতি জুলুম করা হবে না। যদি কোন আমল সরিষার দানা পরিমাণও ক্ষুদ্র হয়, আমি তা উপস্থিত করব এবং হিসাব গ্রহণের জন্য আমিই যথেষ্ট।” (সূরা আম্বিয়া, আয়াত : ৪৭)

হজরত আবদুল্লাহ বিন উমর (রাঃ) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন যে, আমি রাসূলে করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) কে বলতে শুনেছি :

إِنَّ اللَّهَ يَدِي الْمُؤْمِنَ حَتَّىٰ يَضَعَ عَلَيْهِ كَنْفَهُ فِي قِرْرَةٍ  
بِذُنُوبِهِ تَعْرِفُ ذَنْبَ كَذَا يَقُولُ أَغْرِفُ يَقُولُ رَبِّ أَغْرِفُ مَرَّتَيْنِ  
فَيَقُولُ سَرَّتْهَا فِي الدُّنْيَا وَأَغْفِرُهَا لَكَ الْيَوْمَ ثُمَّ تُطْوَى صَحِيفَةُ  
حَسَنَاتِهِ وَأَمَّا الْأَخْرُونَ أَوْ الْكُفَّارُ فَيَنَادَى عَلَى رُءُوسِ الْأَشْهَادِ  
هُؤُلَاءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ

অর্থাৎ, “আল্লাহ ইমানদার ব্যক্তিকে - শেষ বিচারের দিন- নিকটবর্তী করে তার উপর পর্দা ঢেলে দিয়ে তাকে জিজ্ঞেস করবেন, তুমি কি তোমার অমুক অমুক পাপ সম্পর্কে অবগত আছ ? সে উত্তরে বলবে, হ্যা, হে আমার প্রতিপালক ! এভাবে যখন সে তার পাপসমূহ স্বীকার করে নিবে এবং দেখবে যে, সে ধর্মসের মুখোমুখী হয়ে গিয়েছে, তখন আল্লাহ বলবেন, আমি দুনিয়াতে তোমার পাপসমূহ গোপন করে রেখেছিলাম এবং আজ তোমার সে সব পাপ ক্ষমা করে দিলাম। এরপর তাকে তার নেকীর আমলনামা দেওয়া হবে। আর কাফের ও মুনাফিক দেরকে সকল সৃষ্টির সামনে সমবেত করে বলা হবে, এরা সেই সব লোক যারা তাদের প্রতিপালকের প্রতি মিথ্যারোপ করেছিল। শুনে রাখ, অত্যাচারিদের উপর আল্লাহর অভিসম্পাদ রয়েছে”। (বুখারী ও মুসলিম ) অপর এক সহীহ হাদীসে নবী (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) বলেছেন, “যে ব্যক্তি কোন একটি সৎকাজের ইচ্ছা করে এবং পরে তা সম্পন্ন করে আল্লাহ তা'য়ালা তার জন্য দশ থেকে সাতশত গুণ সাওয়াব লিখে রাখেন, বরং আল্লাহ তা'য়ালা স্বীয় কৃপায় আরো বেশী দিতে পারেন। পক্ষান্তরে, যে ব্যক্তি একটি গুনাহর ইচ্ছা করে এবং পরে সে তা বাস্তবায়িত করে, আল্লাহ তার নামে শুধু একটি গুনাহ লিপিবদ্ধ করেন”।

❖ আখেরাতে হিসাব-নিকাশ শাস্তি ও পুরস্কার প্রদান করার উপর মুসলিম উম্মাতের ঐক্যমত প্রতিষ্ঠিত আছে। আর এটাই হেকমতের দাবী। কেননা আল্লাহ তা'য়ালা পৃথিবীতে গ্রন্থরাজি পাঠিয়েছেন,

রাসূলগণকে প্রেরণ করেছেন এবং তাঁদের আনিত দ্বীন গ্রহণ করা ও উহার উপর আমল করা বান্দাহদের উপর ফরজ করে দিয়েছেন। নাফরমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করা ওয়াজিব করেছেন, তাদের বক্ত, ছেলে-সন্তান, মাল-সম্পদ ও নারীদেরকে মুসলমানদের জন্য হালাল করেছেন। অতএব, যদি প্রতিটি কৃতকর্মের হিসাব-নিকাশ ও শাস্তি-পুরস্কার প্রদান করা না হয় তা হলে এ সবই হয় অর্নথক, যা থেকে আমাদের সর্ববিজ্ঞ প্রতিপালক আল্লাহ তা'য়ালা পুত-পবিত্র। এর প্রতিটি আল্লাহ তা'য়ালা ইঙ্গিত করে বলেন :

{فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ فَلَنَقْصَنَّ عَلَيْهِمْ بَعْلَمٌ وَمَا كَنَّا غَائِبِينَ}

অর্থাৎ, “অতএব আমি অবশ্যই তাদেরকে জিজ্ঞেস করব যাদের কাছে রাসূল প্রেরিত হয়েছিল এবং আমি অবশ্যই জিজ্ঞেস করব রাসূলগণকে। অতঃপর আমি স্বজ্ঞানে তাদের কাছে অবস্থা বর্ণনা করব, বস্তুতঃ আমি সেখানে অনুপস্থিত ছিলাম না”। (সূরা আরাফ, আয়াতঃ ৬) <sup>(১)</sup>

(১) অর্থাৎ কিয়ামতের দিন সর্বসাধারণকে জিজ্ঞেস করা হবে যে আমি তোমাদের কাছে রাসূল ও গ্রন্থসমূহ প্রেরণ করেছিলাম তোমরা তাদের সাথে কিরণ ব্যবহার করেছিলে? নবী রসূলগণকে জিজ্ঞেস করা হবে যে সব বার্তা ও বিধান দিয়ে আমি আপনাদেরকে প্রেরণ করেছিলাম সেগুলো আপনাদের নিজ নিজ উম্মতের কাছে পৌছিয়েছেন কি না?। (অনুবাদক)

তৃতীয়ঃ জান্নাত ও জাহানামের উপর বিশ্বাস স্থাপন এবং বিশ্বাস স্থাপন করা যে, এই দুটিস্থান মুমিন ও কাফেরদের চিরকালের শেষ আবাসস্থল । জান্নাত অফুরন্ত নিয়ামতের স্থান, আল্লাহ তা সেসব মুমিন-মুত্তাকীদের জন্য প্রস্তুত করে রেখেছেন যারা এই সব বিষয়ের প্রতি ঈমান এনেছে যে সব বিষয়ের উপর ঈমান আনা আল্লাহ তাদের উপর অপরিহার্য করেছেন এবং নিষ্ঠার সাথে তারা আল্লাহ তা'য়ালা'র আনুগত্য ও তাঁর রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর অনুসরণ করেছে । সেখায় এমন অফুরন্ত নিয়ামতের ভাগার মওজুদ রয়েছে যা কখনও কোন চক্ষু দেখেনি, কোন কর্ত শ্রবণ করেনি এবং কোন মানুষ তা মনে মনে কল্পনাও করতে পারবে না ।

আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :

{إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ خَيْرُ الْبَرِّيَّةِ  
{جَزَاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ عَدْنٌ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ  
فِيهَا أَبْدًا رُضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبُّهُ}

অর্থাৎ “যারা ঈমান আনে ও সৎকর্ম করে তারাই হলো সৃষ্টির সেরা । তাদের প্রতিপালকের কাছে রয়েছে তাদের প্রতিদান, চিরকাল বসবাসের জান্নাত, যার তলদেশে নির্বারিনীসমূহ প্রবাহিত । তারা সেখানে থাকবে অনন্তকাল । আল্লাহ তাদের প্রতি সন্তুষ্ট এবং তারাও আল্লাহর প্রতি সন্তুষ্ট । এটা তার জন্য যে তার প্রতিপালককে ভয় করে” । (সূরা আল বাইয়িনাত আয়াত, ৭-৮) আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{فَبِلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرْبَةٍ أَعْنِيْ جَزَاءَ بِمَا كَانُوا  
يَعْمَلُونَ}

অর্থাৎ “কেউ জানে না, তাদের জন্য নয়ণ প্রীতিকর কী  
লুক্ষায়িত রাখা আছে তাদের কৃতকর্মের  
পুরস্কারস্বরূপ” (সূরা সিজদা, আয়াত : ১৭)

### জাহানামঃ

জাহানাম শাস্তির স্থান, যা আল্লাহ তা'য়ালা  
কাফের জালেমদের জন্য প্রস্তুত করে রেখেছেন। যারা  
আল্লাহ তা'য়ালার সাথে কুফ্রী ও তাঁর রাসূল  
(সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর নাফরমানী করে।  
সেখানে রয়েছে বিভিন্ন প্রকার আঘাত ও হৃদয়বিদারক  
শাস্তি, যা কারো কল্পনায়ও আসতে পারে না।

وَأَنْقُوا النَّارَ الَّتِي أَعْدَتْ لِلْكَافِرِينَ, (সূরা আলে ইমরান-  
অর্থাৎ “সেই আগুন কে উয় কর, যা প্রস্তুত করে  
রাখা হয়েছে কাফেরদের জন্য”। (সূরা আলে ইরশাদ করেন :  
১৩১) আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

{ إِنَّا أَعْدَنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سِرَادُقَهَا وَإِنْ يَسْتَعْثِرُوا  
يُعَذَّبُوْ بِمَاءَ كَالْمَهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ  
مُرْتَفَقَا }

অর্থাৎ “আমি জালেমদের জন্য জাহানাম প্রস্তুত করে  
রেখেছি, যার বেষ্টনী তাদেরকে পরিবেষ্টিত করে  
রাখবে। যদি তারা পানীয় প্রার্থনা করে তা হলে  
তাদেরকে পুঁজের ন্যায় পানীয় দেয়া হবে, যা তাদের  
মুখমণ্ডল বিদঞ্চ করবে। কতইনা নিকুঠ পানীয় উহা  
এবং কতইনা মন্দ সেই আশ্রয়স্থল”। (সূরা আল  
কাহাফ, আয়াত : ১৯) আল্লাহ তা'য়ালা আরো বলেনঃ

{ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَ لَهُمْ سَعِيرًا خَالِدِينَ فِيهَا أَبْدًا لَا  
يَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا يَوْمَ تُقْلَبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ  
يَا لَيْتَنَا أَطْعَنَا اللَّهَ وَأَطْعَنَا الرَّسُولَا }

অর্থাৎ, “নিশ্চয়ই আল্লাহ্ কাফেরদের উপর অভিসম্পাত করেছেন এবং তাদের জন্য জ্বলন্ত অগ্নি প্রস্তুত করে রেখেছেন। তথায় তারা অনন্তকাল থাকবে এবং তথায় কোন অভিভাবক ও সাহায্যকারী পাবে না। যে দিন অগ্নিতে তাদের মুখমণ্ডল ওলট পালট করা হবে, সে দিন তারা বলবে, হায়! আমরা যদি আল্লাহর আনুগত্য করতাম ও আমাদের রাসূলের আনুগত্য করতাম”। (সূরা আল আহ্যাব, আয়াত ৪: ৬৪-৬৬)

❖ মৃত্যুর পর সংগঠিত সকল বিষয়ের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করাও আখেরাতের উপর বিশ্বাস স্থাপনের অন্তর্ভুক্ত। যেমন,

(ক) কবরের পরীক্ষা :

মৃত ব্যক্তির দাফনের পর ফেরেশ্তা কর্তৃক তাকে তার প্রতিপালক, তার ধর্ম ও তার নবী সম্পর্কে প্রশ্ন করা হবে। অতঃপর আল্লাহ্ তা'য়ালা ঈমানদারগণকে কালিমায়ে তাইয়িবাহ দ্বারা সুদৃঢ় করবেন এবং ঈমানদার ব্যক্তি বলবে, আল্লাহ্ আমার রব -প্রতিপালক, ইসলাম আমার ধর্ম, এবং মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) আমার নবী। আর আল্লাহহ জালেমদের বিভ্রান্ত করবেন। কাফের বলবে, হায়! হায়! আমি তো কিছুই জানি না। আর মুনাফিক বা সন্দেহকারী বলবে, আমি কিছুই জানি না, তবে লোকদেরকে কিছু বলতে শুনেছি, অতঃপর আমিও তাই বলেছিলাম।

(খ) কবরের আয়াব ও উহার সুখ-স্বাচ্ছন্দ্য

কবরের আয়াব জালেম কাফের ও মুনাফেকদের জন্য হবে। আল্লাহহ তা'য়ালা বলেন :

{ وَلَوْ تَرَى إِذ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ  
بَاسْطِلُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمْ الْيَوْمَ تُجْزَوُنَ عِذَابَ الْهُوَنَ  
بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِ  
سَنَّتَكُبُرُونَ }

অর্থাৎ “যদি আপনি দেখেন, যখন জালেমরা মৃত্যু-  
যন্ত্রণায় থাকে এবং ফেরেশতারা স্বীয়-হস্ত প্রসারিত  
করে বলবে, বের কর স্বীয় আত্মা! অদ্য তোমাদেরকে  
অপমাননাকর শাস্তি প্রদান করা হবে। কারণ তোমরা  
আল্লাহর উপর অসত্য বলতে এবং তাঁর আয়াত সমূহ  
থেকে অহংকার করতে। (সূরা আল আন-আম, আয়াত : ৯৩)  
মহান আল্লাহ তা'য়ালা ফেরাউনের গোত্র সম্পর্কে  
ইরশাদ করেন :

{النَّارُ يُعَرَّضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا  
آل فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ }

অর্থাৎ “সকাল ও সন্ধ্যায় তাদেরকে আগুনের সামনে  
পেশ করা হয় এবং যে দিন কিয়ামত সংঘটিত হবে,  
সে দিন আদেশ করা হবে, ফেরাউন গোত্রকে  
কঠিনতর আযাবে প্রবেশ কর। (সূরা গাফির, আয়াত : ৪৫)

সহীহ মুসলিম শরীফে যায়েদ বিন সাবেত  
(রাদিয়াল্লাহু আন্হ) এর বর্ণিত এক হাদীসে রাসূলুল্লাহ  
(সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) বলেন, “যদি  
তোমরা মৃতদের কে দাফন করবে না (এ আশঙ্কা  
আমার না হতো) তা হলে আমি আল্লাহর নিকট দোয়া  
করতাম তোমাদেরকে কবরের এই আযাব শুনায়ে  
দেয়ার জন্য যা আমি শুনে থাকি। তারপর  
সাহাবাগণের প্রতি লক্ষ্য করে তিনি বললেন, তোমরা  
জাহানামের আযাব থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয়  
প্রার্থনা কর। তাঁরা বললেন, আমরা জাহানামের  
আযাব থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করি।

অতঃপর তিনি বললেন, তোমরা কবরের আশ্বাব হতে আল্লাহর নিকট আশ্রয় চাও। তাঁরা বললেন, আমরা কবরের আশ্বাব থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় চাই। নবী (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম) বললেন, তোমরা প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য ফেতনাসমূহ থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় কামনা কর। তাঁরা বললেন, আমরা প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য ফেতনাসমূহ থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করি। তিনি বললেন, তোমরা দাজ্জালের ফিতনা থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা কর। তাঁরা বললেন, আমরা দাজ্জালের ফিতনা থেকে আল্লাহর কাছে আশ্রয় প্রার্থনা করি।

□ মুত্তাকীদের জন্য কবরের নিয়ামত ও স্বাচ্ছন্দ্য নিশ্চিত সত্য।

আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوا رَبِّنَا اللَّهَ ثُمَّ أَسْتَقَمُوا تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾  
অর্থাৎ “নিশ্চয় যারা বলে আমাদের প্রতিপালক আল্লাহ, অতঃপর এর উপর তারা অবিচল থাকে, তাদের কাছে ফেরেশ্তারা অবতীর্ণ হয়ে বলে, তোমরা ভয় করো না, চিন্তা করো না এবং তোমাদের প্রতিক্রিত জান্নাতের সুসংবাদ গ্রহন কর”। (সূরা ফুস্সিলাত, আয়াত : ৩০)

আল্লাহ তা'য়ালা আরো ইরশাদ করেন :

فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومَ وَأَتَشْمَ حِينَدَ تَنْظِيرُونَ وَتَحْنُ أَفْرَبُ إِلَيْهِ مَنْكِمْ وَلَكِنْ لَا يُبْصِرُونَ فَلَوْلَا إِنْ كَتُمْ غَيْرَ مَدِينَ تَرْجِعُونَهَا إِنْ كَتُمْ صَادِقِينَ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقْرِئِينَ فَرَوْحَ وَرِيَّحَانَ وَجْنَةَ نَعِيمَ

অর্থাৎ, “পরন্ত কেন নয় যখন কারো প্রাণ কষ্টাগত হয় এবং তোমরা তাকিয়ে থাক, তখন আমি তোমাদের

ଅପେକ୍ଷା ତାର ଅଧିକ ନିକଟେ ଥାକି; କିନ୍ତୁ ତୋମରା ଦେଖନା । ଯଦି ତୋମାଦେର ହିସାବ-କିତାବ ନା ହୋଇଅଛି ତାହା ହେବାରେ ତାର ଜନ୍ୟ ଆଜ୍ଞାକୁ ଫିରାଓ ନା କେନ? ଯଦି ତୋମରା ସତ୍ୟବାଦୀ ହୋଇଥାଏ ତବେ ତାର ଜନ୍ୟ ଆଜ୍ଞାକୁ ଫିରାଓ ନା କେନ? ଯଦି ତୋମରା ସତ୍ୟବାଦୀ ହୋଇଥାଏ ତବେ ତାର ଜନ୍ୟ ଆଜ୍ଞାକୁ ଫିରାଓ ନା କେନ? ଯଦି ତୋମରା ସତ୍ୟବାଦୀ ହୋଇଥାଏ ତବେ ତାର ଜନ୍ୟ ଆଜ୍ଞାକୁ ଫିରାଓ ନା କେନ? ଯଦି ତୋମରା ସତ୍ୟବାଦୀ ହୋଇଥାଏ ତବେ ତାର ଜନ୍ୟ ଆଜ୍ଞାକୁ ଫିରାଓ ନା କେନ? (ସୂରା ଓୟାକେସା, ଆଯାତ ୮୩ - ୮୯)

❖ ବାରା ଇବନେ ଆୟିବ (ରାଃ) ବର୍ଣନା କରେନ, ରାସ୍ତଲୁହ୍ଲାହ୍ (ସାଲ୍ଲାହ୍ ଆଲାଇହି ଓୟା ସାଲ୍ଲାମ) ବଲେଛେ, 'ଈମାନଦାର ବ୍ୟକ୍ତି କର୍ତ୍ତକ କବରେ ଫେରେଶ୍ତାଦୟର ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ଦେଯାର ପର, ଏକ ଆହ୍ସାନକାରୀ ଆସମାନ ଥେକେ ଆହ୍ସାନ କରେ ବଲବେ, ଆମାର ବାନ୍ଦାହ ସତ୍ୟ ବଲେଛେ । ତୋମରା ତାର ଜନ୍ୟ ଜାନ୍ମାତେ ବିଛାନା କରେ ଦାଓ, ତାକେ ଜାନ୍ମାତେର ପୋଷାକ ପରିଧାନ କରିଯେ ଦାଓ ଏବଂ ତାର ଜନ୍ୟ ଜାନ୍ମାତେର ଏକଟା ଦରଜା ଖୁଲେ ଦାଓ । ଅତଃପର ତାର କବରେ ଜାନ୍ମାତେର ସୁଗନ୍ଧୀ ଆସତେ ଥାକବେ ଏବଂ ତାର ଜନ୍ୟ କବର ଚକ୍ଷୁଦୃଷ୍ଟିର ସୀମା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରଶନ୍ତ କରା ହବେ । (ଇମାମ ଆହମଦ ଓ ଆବୁ ଦ୍ୱାରା କର୍ତ୍ତକ ବର୍ଣିତ, ଏହି ଦୀର୍ଘ ଏକଟି ହାଦୀସେର ଅଂଶ ବିଶେଷ) ଆଖେରାତେର ପ୍ରତି ଈମାନେ ଅନେକ ଉପକାର ରଯେଛେ ତନ୍ମଧ୍ୟେ କରେକଟି ନିମ୍ନଲିପି :

୧ । ପରକାଳେର ସୁଖ-ଶାନ୍ତି ଓ ପ୍ରତି ଫଲେର ଆଶାଯ ଈମାନ ଅନୁଯାୟୀ ଆଲ୍ଲାହର ଆନୁଗତ୍ୟେ ଆମଲ କରାର ପ୍ରେରଣା ଓ ସ୍ପୃହା ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ।

୨ । ପରକାଳେର ଆଯାବ ଓ ଶାନ୍ତିର ଭୟେ ଆଲ୍ଲାହ ତା'ୟାଲା ଓ ତାର ରାସ୍ତଲ (ସାଲ୍ଲାହ୍ ଆଲାଇହି ଓୟା ସାଲ୍ଲାମ) ଏର ନାଫରମାନୀ କରା ଥେକେ ଓ ପାପ କାଜେର ଉପର ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ ଥାକା ।

৩। আখেরাতে সংরক্ষিত নেয়ামত ও সাওয়াবের আশায় পার্থিব বস্ত্রনায় মুমিনের আন্তরিক প্রশান্তি লাভ হয় ।

❖ কাফেরগণ মৃত্যুর পর পুনরুজ্জীবন অস্বীকার করে ।

তাদের ধারণায় এই পুনরুজ্জীবন অসম্ভব ।

কাফেরদের এই ধারণা বাতিল । কারণ, মৃত্যুর পর পুণরুত্থানের উপর শরীয়ত, ইন্দ্রিয় শক্তি ও যুক্তিগত প্রমাণ রয়েছে ।

(ক) শরীয়তের প্রমাণ ৳ আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন ৳

{زَعَمَ الْذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبَعْثُرُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتَبْئُثُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ}

অর্থাৎ “কাফেররা ধারনা করে যে, তারা কখনও পুণরুত্থিত হবে না । বলুন, অবশ্যই তা হবে, আমার পালনকর্তার কসম, নিশ্চয়ই তোমরা পুণরুত্থিতহবে ।

অতঃপর তোমাদেরকে অবহিত করানো হবে যা তোমরা করতে । এটা আল্লাহর পক্ষে সহজ । (সূরা আত্ তাগাবুন, আয়াত ৳ ৯) উপরন্তু সব আসমানী গ্রন্থ মৃত্যুর পর পুণরুত্থান সংগঠিত হওয়ার ব্যাপারে একমত । (১)

(১) আল্লাহ ভীতি ও আখেরাতের প্রতি বিশ্বাসই বিশ্ব শান্তির চাবিকাঠি, সুষ্ঠ বিবেকসম্পন্ন যে কোন ব্যক্তি নিরপেক্ষ দৃষ্টিতে চিন্তা করলে স্পষ্ট উপলব্ধি করতে সক্ষম হবে যে, শুধু আদালতের দণ্ডান করেই পৃথিবীতে কখনো শান্তি ও নিরাপত্তা অর্জিত হয়নি, ভবিষ্যতেও অর্জিত হবে না । একমাত্র আল্লাহভীতি ও আখেরাতের প্রতি বিশ্বাসই শান্তি ও নিরাপত্তার নিশ্চয়তা দিতে পারে । যার ফলে রাজা-প্রজা ও শাসক-শাসিত সর্বপ্রকার দায়-দায়িত্ব উপলব্ধি করতে এবং তা যথাযথ ভাবে পালন করতে সচেষ্ট হবে । (অনুবাদক )

### (খ) ইন্দ্রিয় শক্তির আলোকে প্রমাণ

আল্লাহপাক এ পৃথিবীতে মৃত ব্যক্তিদের কে জীবিত করে তার বান্দাহদের সম্মুখে প্রত্যক্ষ প্রমাণ পেশ করেছেন। সূরা আল বাক্তারাহ-তে এর পাঁচটি দৃষ্টান্ত বর্ণিত হয়েছে।

প্রথম উদাহরণঃ মুসা (আঃ) এর ঘটনা। যখন মুসা (আঃ) বনী ইসরাইলের সতর জন লোককে মনোনীত করে তাঁর সঙ্গে তূর পর্বতে নিয়ে গেলেন। সেখানে পৌছে তারা আল্লাহর বাণী স্বয়ং শ্রবণ করেও ঈমান আনলো না এবং বলল, যতক্ষণ না আমরা আল্লাহকে প্রকাশ্য দেখবো ততক্ষণ পর্যন্ত বিশ্বাস করব না। এ ধৃষ্টতার জন্য তাদের উপর বজ্রপাত হলো এবং সবাই ধ্বংস হয়ে গেল। অতঃপর মুসা (আঃ) এর দোয়ায় আল্লাহ দয়াপরবশ হয়ে তাদেরকে পুণ্যজীবিত করে ছিলেন। আল্লাহ বনী ইসরাইলদেরকে সম্বোধন করে ইরশাদ করেন :

{وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنِّي نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَرَىَ اللَّهَ جَهَرًّا  
فَإِذَا حَذَّكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنْشَمْ تَنْطُرُونَ ثُمَّ بَعْثَاَكُمْ مِّنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ  
لَعْلَكُمْ تَشْكُرُونَ}

অর্থাৎ, “আর যখন তোমরা বললে, হে মুসা, কস্মিনকালেও আমরা তোমাকে বিশ্বাস করব না যতক্ষণ না আমরা আল্লাহকে প্রকাশ্য দেখতে পাব। বন্ধুতঃ তোমদেরকে পাকড়াও করল বজ্রপাত। এবং তোমরা তা প্রত্যক্ষ করছিলে। তারপর মরে যাবার পর তোমাদিগকে পুনরায় জীবন দান করেছি, যাতে করে

তোমরা কৃতজ্ঞতা স্বীকার করে নাও ”। (সূরা বাকারা, আয়াত : ৫৫-৫৬)

তৃতীয় উদাহরণ : একজন নিহত ব্যক্তির ঘটনা। বনী-ইসরাইলদের মধ্যে একটি হত্যাকাণ্ড সংঘটিত হয় এবং মুল হত্যাকারী কে ! তা জানা কঠিন হয়ে পড়ে। তখন আল্লাহ তাদেরকে একটি গরু জবাই করে তার একটি অংশ দ্বারা মৃত ব্যক্তিকে আঘাত করার আদেশ দিলেন। অতঃপর তারা সেইভাবে আঘাত করলে এই ব্যক্তি জীবিত হয়ে উঠে এবং হত্যাকারীর নাম বলে দেয়। এই প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَادْأَرْأَتُمْ فِيهَا وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَا كُتُبْتُمْ تَكْتُمُونَ  
فَقَاتَلَنَا أَضْرِبُوهُ بِعَضُهَا كَذَلِكَ يُخْبِي اللَّهُ الْمَوْتَىٰ وَتُرِيكُمْ آيَاتِهِ  
لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ

অর্থাৎ “স্মরণ কর, যখন তোমরা এক ব্যক্তিকে হত্যা করলে, অতঃপর সে সম্পর্কে একে অপরকে অভিযুক্ত করেছিলে। তোমরা গোপন করতে চেয়ছ, তা প্রকাশ করে দেয়া ছিল আল্লাহর অভিপ্রায়। অতঃপর আমি বললাম, গরুর একটি খণ্ড দ্বারা মৃতকে আঘাত কর। এভাবে আল্লাহ মৃতকে জীবিত করেন এবং তোমাদেরকে তাঁর নির্দশনসমূহ প্রদর্শন করেন, যাতে তোমরা চিন্তা কর”। (সূরা আল-বাক্সারা, আয়াত : ৭২-৭৩)

তৃতীয় উদাহরণ : এ ঘটনার সংক্ষিপ্ত বিবরণ এই যে, বনী ইসরাইলের কিছু লোক কোন এক শহরে বাস করতো, সেখানে কোন মহামারী বা মারাত্মক রোগ-ব্যাধির প্রাদুর্ভাব হয়। তখন তারা মৃত্যুর ভয়ে বাড়ী-ঘর ছেড়ে দুটি পাহাড়ের মধ্যবর্তী এক প্রশস্ত ময়দানে গিয়ে বসবাস করতে লাগলো। আল্লাহ তা'য়ালা

তাদেরকে এবং দুনিয়ার অন্যান্য, জাতিকে একথা অবগত করাবার জন্য যে, মৃত্যুর ভয়ে পালিয়ে গিয়ে কেউ রক্ষা পেতে পারে না। তাদের সবাইকে ঐ জায়গায় একসাথে মৃত্যু দিয়ে দিলেন এবং পরে তাদেরকে আবার জীবিত করেন।

এই প্রসঙ্গে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেনঃ

﴿إِنَّمَا تَرَى إِلَيْيَ الَّذِينَ جَهَنَّمُ حَجَّوْا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ حَدَّرَ الْمَوْتُ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوْتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ لِذِو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكُنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ﴾

অর্থাৎ “তুমি কি তাদেরকে দেখনি, যারা মৃত্যুর ভয়ে নিজেদের ঘর ছেড়ে বেরিয়ে গিয়েছিল? আর তারা ছিল সংখ্যায় হাজার হাজার। তারপর আল্লাহ তাদেরকে বললেন, মরে যাও। তারপর আবার তাদেরকে জীবিত করে দিলেন। নিচয়ই আল্লাহ মানুষের উপর পরম অনুগ্রহ শীল। কিন্তু অধিকাংশ লোক শুকরিয়া জ্ঞাপন করে না”। (সূরা বাক্সারা, আয়াত- ২৪৩)

চতুর্থ উদাহরণঃ সেই ব্যক্তির ঘটনা যে এক মৃত শহর দিয়ে যাচ্ছিল। অবস্থা দেখে সে ধারণা করল যে, আল্লাহ এই শহরকে আর জীবিত করতে পারবেন না। আল্লাহ তায়ালা তাকে একশত বছর মৃত রাখেন। তারপর তাকে জীবিত করেন। এ সম্পর্কে তিনি বলেনঃ

﴿أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَارِيَةٌ عَلَى عِرْوَشَهَا قَالَ أَنَّى يُحْيِي هَذَهُ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَّا تَهُدُ اللَّهُ مَعْدَةً عَامَ ثُمَّ يَعْثُثُهُ قَالَ كُمْ لَبَثَتْ قَالَ لَبَثَتْ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَلْ لَبَثَتْ مَعْدَةً عَامَ فَانظِرْ إِلَيَّ طَعَامَكَ وَشَرَابَكَ لَمْ يَتَسْنَهُ وَانظِرْ إِلَيَّ حِمَارَكَ وَلَا جَعْلَكَ أَيْةً لِلنَّاسِ وَانظِرْ إِلَيِّ الْعِظَامَ كَيْفَ يُنْشَرُهَا ثُمَّ تَكْسُوَهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾

ଅର୍ଥାତ୍, “ତୁମି କି ମେ ଲୋକକେ ଦେଖନି, ଯେ ଏମନ ଏକ ଜନପଦ ଦିଯେ ଯାଇଛିଲ, ଯାର ବାଡ଼ିଘରଗୁଲୋ ଧ୍ୱଂସ-ଞ୍ଚପେ ପରିଣତ ହେଯେଛିଲ । ବଲଲ, କେମନ କରେ ଆଲ୍ଲାହୁ ମରଗେର ପର ଏକେ ଜୀବିତ କରବେନ ? ଅତଃପର ଆଲ୍ଲାହୁ ତାକେ ମୃତ ଅବସ୍ଥାଯ ରାଖଲେନ ଏକଶତ ବର୍ଷ । ତାରପର ତାକେ ପୁନଜୀବିତ କରେ ବଲଲେନ, କତକାଳ ମୃତ ଛିଲେ ? ବଲଲ, ଆମି ମୃତ ଛିଲାମ ଏକଦିନ କିଂବା ଏକଦିନେର କିଛୁ କମ ସମୟ । ଆଲ୍ଲାହୁ ବଲଲେନ, ତା ନାୟ ! ବରଂ ତୁମି ତୋ ଏକଶତ ବର୍ଷ ମୃତ ଛିଲେ । ଏବାର ଚେଯେ ଦେଖ ନିଜେର ଖାବାର ଓ ପାନୀୟ ଦ୍ରବ୍ୟେର ଦିକେ, ସେଗୁଲୋ ପାଁଚେ ଯାଇନି ଏବଂ ଦେଖ, ନିଜେର ଗାଧାଟିର ଦିକେ । ଆର ଆମି ତୋମାକେ ମାନୁଷେର ଜନ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ବାନାତେ ଚେଯେଛି । ଆର ହାଡ଼ଗୁଲୋର ଦିକେ ଚେଯେ ଦେଖ, ଆମି ଏଗୁଲୋକେ କେମନ କରେ ଜୁଡ଼େ ଦେଇ ଏବଂ ସେଗୁଲୋର ଉପର ମାଂସେର ଆବରଣ କିଭାବେ ପରିଯେ ଦେଇ । ଅତଃପର ଯଥନ ତାର ଉପର ଏ ଅବସ୍ଥା ସ୍ପଷ୍ଟ ଭାବେ ପ୍ରକାଶିତ ହଲ, ତଥନ ବଲେ ଉଠିଲ, ଆମି ଜାନି, ନିଃସନ୍ଦେହେ ଆଲ୍ଲାହୁ ସର୍ବ ବିଷୟେ ସର୍ବ ଶକ୍ତିମାନ” । (ସୂରା ଆଲ ବାକ୍ତାରା, ଆୟାତ : ୨୫୯)

ପଞ୍ଚମ ଉଦାହରଣଃ ଇବରାହୀମ (ଆଃ) ଏର ଘଟନା, ଯଥନ ତିନି ଆଲ୍ଲାହୁ ତା'ୟାଲାର କାହେ ଆରଜ କରଲେନ, ତିନି କିଭାବେ ମୃତକେ ପୂଣଜୀବିତ କରେନ, ତଥନ ଆଲ୍ଲାହୁ ତାକେ ତା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରାନ ।<sup>(୧)</sup>

(୧) ଆଲ୍ଲାହୁ ତା'ୟାଲାର ସର୍ବମୟ କ୍ଷମତାର ପ୍ରତି ଇବରାହୀମ (ଆଃ) ଏର ଆସ୍ତା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ତୋ ଅବଶ୍ୟକ ଛିଲ । କିନ୍ତୁ ମାନବ ପ୍ରକୃତିର ସାଧାରଣ ପ୍ରବଣତା ହଚ୍ଛେ ଯେ, ଅନ୍ତରେର ବିଶ୍ୱାସ ଯତଇ ଦୃଢ଼ ହୋକ, ଚୋଖେ ନା ଦେଖା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନ୍ତରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଶାନ୍ତି ଆସତେ ଚାଯ ନା, ପ୍ରଶ୍ନେର ପର ପ୍ରଶ୍ନ ଜାଗତେ ଥାକେ । ଏ କାରଣେ ହ୍ୟରତ ଇବରାହୀମ(ଆଃ) ଏ ରୂପ ନିବେଦନ କରେଛିଲେନ । (ଅନୁବାଦକ )

আল্লাহ তা'য়ালা ইব্রাহীম (আঃ) কে নির্দেশ দিলেন, তিনি যেন চারটি পাখী জবাই করে সেগুলোর অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ পার্শ্ববর্তী পাহাড়গুলোর উপর ছড়িয়ে-ছিঠিয়ে দেন। এরপর তাদের ডাক দিলে দেখা যাবে তাদের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গগুলো একত্রিত হয়ে পূর্ণ আকারে ইব্রাহীমের দিকে ধাবিত হয়ে আসছে।

আল্লাহ তা'য়ালা ঘটনার বিবরণ দিয়ে বলেন,

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرْنِي كَيْفَ تُحْسِنِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قُلُوبِي قَالَ فَخَذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرِّهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلَّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِيَنَكَ سَعِيًّا وَاعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ

অর্থাৎ, “এবং স্মরণ কর, যখন ইব্রাহীম বলল, হে আমার প্রতিপালক আমাকে দেখাও, কেমন করে তুমি মৃতকে জীবিত কর। বললেন, তুমি কি তা বিশ্বাস কর না? বলল, অবশ্যই বিশ্বাস করি, কিন্তু এজন্য দেখতে চাই যাতে অন্তরে প্রশান্তি লাভ করতে পারি। বললেন, তাহলে চারটি পাখী ধরে নাও। পরে সেগুলোকে কেটে টুকরো টুকরো করে নাও। অতঃপর সেগুলোর দেহের একেকটি অংশ বিভিন্ন পাহাড়ের উপর রেখে দাও। তারপর সেগুলোকে ডাক। দেখবে, সেগুলো (জীবিত হয়ে) তোমার নিকট দৌড়ে আসবে। আর জেনে রেখো, নিশ্চয়ই আল্লাহ পরাক্রমশালী, অতি জ্ঞানসম্পন্ন”। (সূরা বাকুরা, আয়াত - ২৬০)

এসমস্ত বাস্তব ইন্দ্রিয়গত উদাহরণ যা মৃতদের পুনর্জীবিত করা নিশ্চিত ভাবে প্রমাণ করে। ইতিপূর্বে মৃতকে জীবিত করা এবং কবর থেকে পুনরুদ্ধিত করা সম্পর্কে আল্লাহ তা'য়ালার নির্দেশন সমূহের মধ্যে

অন্যতম নির্দশন ঈসা ইবনে মারিয়াম (আলাইহা আস্সালাম) এর মো'জেয়ার প্রতি ঈঙ্গিত করা হয়েছে।

যুক্তির আলোকে পুনরুৎসাহনের প্রমাণসমূহ এবং সেগুলো দুইভাবে উপস্থাপন করা যায়।

এক থেনিশয়েই আল্লাহ তা'য়ালা নভোমগুল ও ভূমগুল এবং এতদুভয়ের মধ্যবর্তী সব কিছুর স্মষ্টা। আর যিনি প্রথম বার এগুলো সৃষ্টি করেছেন এবং তাতে কোন ক্লান্তিবোধ করেন নি, তিনি পুনরুৎসাহনে দ্বিতীয় বারও সৃষ্টি করতে সম্পূর্ণ সক্ষম, বরং তাতো আরো সহজ। আর তিনি সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। আল্লাহ তা'য়ালা বলেন,

{وَهُوَ الَّذِي يَيْدِي الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثُلُ  
الْأَعْلَى فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ}

অর্থাৎ, “তিনিই প্রথম বার সৃষ্টিকে আন্তত্বে আনয়ন করেন, অতঃপর পুনর্বার তিনি সৃষ্টি করবেন। এটা তাঁর জন্য অধিকতর সহজ। আকাশ ও পৃথিবীতে সর্বোচ্চ মর্যাদা তাঁরই এবং তিনিই পরাক্রমাশালী প্রজ্ঞাময়”। (সূরা রোম, আয়াত, ২৭) আল্লাহ আরো ইরশাদ করেন :

{كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقَنِّيْهُ وَعَدَّا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ}

অর্থাৎ, “যে ভাবে আমি প্রথমবার সৃষ্টি করেছিলাম সেভাবে আমি পুনরায় সৃষ্টি করব। আমার ওয়াদা নিশ্চিত, আমি অবশ্যই তা পূর্ণ করব”। (সূরা আন্দিয়া আয়াত ৪: ১০৪)

যে লোক <sup>(১)</sup> পচে-গলে যাওয়া হাজির পুনর্জীবিত হওয়াকে অস্বীকার করে আল্লাহ পাক সে লোকের উত্তর প্রদানের জন্য তাঁর নবীকে নির্দেশ দিয়ে বলেন : {وَصَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَتَسِيَّ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْسِنُ الْعَظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قُلْ يُحْسِنِهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوْلَ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ}

অর্থাৎ, “সে আমার সম্পর্কে এক অঙ্গুত কর্থা বর্ণনা করে, অথচ সে নিজের সৃষ্টি ভুলে যায়। সে বলে, কে জীবিত করবে অস্তিসমূহকে যখন সেগুলো পচে গলে যাবে? বলুন, যিনি প্রথমবার এগুলোকে সৃষ্টি করেছেন তিনিই পুনরায় সেগুলোকে জীবিত করবেন। তিনি সর্বপ্রকার সৃষ্টি সম্পর্কে সম্যক অবগত”। (সূরা ইয়াসীন, আয়াত ৭৮-৭৯)

দুই : জমীন কখনও কখনও সবুজ বৃক্ষ, তৃণ-লতাহীন পতিত হয়ে পড়ে। আল্লাহ তায়ালা তখন বৃষ্টি বর্ষণ করে পুনরায় তাকে জীবিত ও সবুজ-শ্যামল করে তুলেন। যিনি এই জমীনকে মরে যাওয়ার পর জীবিত করতে সক্ষম তিনি নিশ্চয়ই মৃত প্রাণীদেরকে পুনরায় জীবন্ত করতে সম্পূর্ণ সক্ষম।

আল্লাহ তায়ালা ইরশাদ করেন :

(১) আস ইব্নে ওয়ালে মক্কা উপত্যকা থেকে একটি পুরাতন হাড় কুড়িয়ে তাকে স্বহস্তে ভেঙ্গে চুর্ণ-বিচুর্ণ করে রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে বলল, আল্লাহ তায়ালা একেও জীবিত করবেন কি? লেখক এখানে সে ঘটনার উল্লেখ করেছেন। (অনুবাদক)

{وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكُمْ تَرَىُ الْأَرْضَ خَاسِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمِاءَ اهْتَرَّتْ وَرَبَّتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمْ يُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ}

অর্থাৎ “তাঁর এক নির্দশন এই যে, তুমি ভূমিকে দেখবে অনুবর পড়ে আছে। অতঃপর আমি যখন তার উপর বৃষ্টি বর্ষণ করি তখন তা সবুজ-শ্যামল ও স্ফীত হয়ে উঠে। নিশ্চয়ই যিনি একে জীবিত করেন তিনি জীবিত করবেন মৃতুদেরকেও। নিশ্চয়ই তিনি সব কিছু করতে সক্ষম”। (সূরা ফুস্সিলাত আয়াতঃ ৩৯)

আল্লাহ তা'য়ালা আরো বলেন,

{وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبَارَّ كَمَا فَأَنْبَتَنَا يَهُ جَنَّاتٍ وَّحَبَّ الْحَصِيدِ وَالْيَخْلُلِ يَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَّصِيدٌ رِّزْقًا لِّلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتَانًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ}

অর্থাৎ, এবং আমি আকাশ থেকে বরকতময় বৃষ্টি বর্ষণ করি এবং তদ্বারা বাগান ও পরিপক্ষ শব্যরাজি উদ্গত করি। আর সৃষ্টি করি সমুন্নত খর্জুর বৃক্ষ, যাতে থাকে গুচ্ছ গুচ্ছ খেজুর আমার বান্দাহদের জীবিকাস্তরপ; বৃষ্টির দ্বারা আমি সঞ্চীবিত করি মৃত ভূমিকে; এইভাবে পনরঞ্চান ঘটবে”। (সূরা ক্হাফ, আয়াতঃ ৯-১১)

পথভৃষ্ট একটি সম্প্রদায় কবরের আয়াব ও উহার সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যকে অস্বীকার করে। তাদের ধারণা এটা অসম্ভব ও বাস্তবতা বিরোধী। তারা বলে, কোন সময় কবর উন্মোক্ত করা হলে দেখা যায়, মৃত ব্যক্তি যেমন ছিল তেমনই আছে। কবরের পরিসর বৃক্ষ পায়নি বা তা সংকুচিতও হয়নি।

শরীয়ত, ইন্দ্রিয়শক্তি ও যুক্তির বিচারে তাদের এ ধারণা বাতিল।

শরীয়তের প্রমান : কবরের শান্তি ও এর সুখ-স্বাচ্ছন্দের প্রমাণ হিসাবে ইতিপৰ্বে কোরআন ও হাদীসের উদ্বৃত্তিসমূহ ঈমান বিলআখিরাতের পরিচ্ছদে (খ) প্যারায় উল্লেখ করা হয়েছে ।

বোখারী শরীফে আব্দুল্লাহ বিন আব্বাস (রাঃ) থেকে বর্ণিত আছে যে রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম) এক বাগানের পার্শ্ব দিয়ে যাচ্ছিলেন। হঠাৎ তিনি দুজন লোকের আওয়াজ শুনতে পেলেন, যাদেরকে তাদের কবরে শান্তি দেওয়া হচ্ছিল . . । এই হাদীসে রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) আবাবের কারণ উল্লেখ করে বললেন, এদের একজন প্রস্তাব থেকে নিজেকে রক্ষা করতো না এবং অপরজন চুগলখুরী করতো ।

ইন্দ্রিয়শক্তির আলোকে এর প্রমান :-

যেমন, ঘুমন্ত ব্যক্তি স্বপ্নে হয়ত একটা প্রশংসন্ত বাগান বা ময়দান দেখতে পায় এবং সেখানে শান্তি উপভোগ করতে থাকে । আবার কখনও সে দেখে যে, কোন বিপদে পতিত হয়ে ভীষণ কষ্টে অস্ত্রির হয়ে উঠে এবং অনেক সময় ভয়ে জাগ্রত হয়ে যায় অথচ সে নিজ বিছানার উপর পূর্বাবস্থায় বহাল রয়েছে ।

বলা হয়, “নিদ্রা মৃত্যুর সমতুল্য” । আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

{اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ يَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قُضِيَ عَلَيْهَا الْمَوْتُ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُّسَمٍّ إِنْ فِي ذَلِكَ لَا يَعْلَمُ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ}

অর্থাৎ “আল্লাহ মানুষের প্রাণ হর্রণ করেন তার মৃত্যুর সময় । আর যে মরে না তার নিদ্রাকালে । অতঃপর

যার মৃত্যু অবধারিত করেন, তার প্রাণ ছাড়েন না এবং অন্যান্যদের ছেড়ে দেন এক নির্দিষ্ট সময়ের জন্য। নিশ্চয়ই এতে চিন্তাশীল লোকদের জন্য নির্দর্শনাবলী রয়েছে”। (সূরা আয যুমার, আয়াত : ৪২)

যুক্তি বা বুদ্ধির আলোকে কবরের শান্তি ও শান্তির প্রমান।

যুমত্ত ব্যক্তি কখনো এমন সত্য স্বপ্ন দেখে থাকে যা বাস্তবের সাথে মিলে যায়। এবং হয়ত বা সে কখনো রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) কে তাঁর প্রকৃত আকৃতিতে স্বপ্নে দেখল। আর যে রসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কে তাঁর প্রকৃত আকৃতিতে স্বপ্নে দেখে, সে অবশ্য রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কেই দেখেছে। অথচ তখন সে নিজ কক্ষে আপন বিছানায় শায়িত। দুনিয়ার ব্যাপারে এসব সম্ভব হলে আখেরাতের ব্যাপারে কেন সম্ভব হবে না?

আর যে ধারনার উপর নির্বার করে তারা বলে যে, অনেক সময় কবর উন্মোক্ত করা হলে দেখা যায় যে, মৃত ব্যক্তি যেমন ছিল তেমনই আছে। কবরের পরিসর বৃদ্ধি পায়নি বা উহা সংকুচিতও হয়নি। তাদের এ ভ্রান্ত ধারনার জবাব কয়েক ভাবে দেয়া যায় তন্মধ্য যেমন,

১। আল্লাহ ও তাঁর রসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) কোন কাজের আদেশ করলে বা কোন ব্যাপারে সংবাদ দিলে তা মান্য ও বিশ্বাস করা ছাড়া ঈমানদার নর-নারীর ভিন্ন কোন ক্ষমতা থাকে না।

বিশেষ করে এজাতীয় অমূলক সংশয়-সন্দেহের ক্ষেত্রে। যদি অস্বীকার কারী ব্যক্তি শরীয়ত কর্তৃক বর্ণিত বিষয়সমূহে যথাযথ চিন্তা-ভাবনা করে তা হলে সে এসব সংশয়-সন্দেহের অসারতা অনুধাবন করতে পারবে। আরবীতে বলা হয়,

وَكُمْ مِنْ عَائِبٍ قَوْلًا صَحِيْحًا وَأَفْتَهُ مِنْ الْفَهْمِ السَّقِيمِ  
“অনেকেই বিশুদ্ধ বক্তব্যের মধ্যে দোষকৃতি খুজে  
বেড়ায়, অথচ প্রকৃত দোষ বা বিপদ তার কুণ্ড  
বুদ্ধিমত্তাতেই নিহিত রয়েছে”।

২। কবরের অবস্থাসমূহ গায়েব বা অদৃশ্য বিষয়ের অর্তভূক্ত। ইন্দ্রিয়শক্তির মাধ্যমে তা উপলব্ধি করা অসম্ভব। যদি ইন্দ্রিয় বা অনুভূতির মাধ্যমে উপলব্ধি করা যেতো তা হলে ঈমান বিলগায়বের আর প্রয়োজন হতো না এবং এ কারণে অদ্শ্যে বিশ্বাসী ও অবিশ্বাসী একই পর্যায়ভূক্ত হয়ে যাবে।

৩। কবরের শান্তি ও শান্তি এবং প্রশস্ততা ও সংকীর্ণতা কেবল মাত্র কবরবাসী মৃত ব্যক্তিই অনুভব করে, অন্যেরা নয়। যেমন ঘুমন্ত ব্যক্তি স্বপ্নে কোন বিপদে পতিত হয়ে ভীষণ কষ্টে অস্থির হতে থাকে, কিন্তু নিকটে উপবিষ্ট ব্যক্তি মোটেই তা টের পায় না। অনুরূপ সমবেত সাহাবায়ে কেরামের মাঝে রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর প্রতি যখন ওহী অবর্তীর্ণ হতো তখন তিনি তা শুনতেন ও কঠস্তু করতেন, কিন্তু সাহাবীগণ কিছুই শুনতেন না। অনেক সময় জিবরাইল (আঃ) ওহী নিয়ে আগমন করতেন এবং রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কে

পাঠ করে শুনতেন। তিনি শুনতেন, ও দেখতেন, কিন্তু সাহাবীগণ টেরও পেতেন না।

৪। মানুষের জ্ঞান অতি সামান্য ও সীমিত। সৃষ্টির অনেক বস্তু মানুষের ইন্দ্রিয় ও চেতনা এবং জ্ঞানের উর্ধে।

এভাবে সপ্তাকাশ, যমীন ও এতদুভয়ের সব বস্তু সত্যিকারার্থে আল্লাহর তস্বীহ পাঠ করে কিন্তু তা আমাদের বোধশক্তি ও অনুভূতির উর্ধে, সাধারণ মানুষের তা শ্রুতিগোচর হয় না। যেমন; আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

﴿تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مَنْ شَيْءَ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا يَنْفَقُهُنَّ شَيْءٌ هُمْ إِلَهٌ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾  
অর্থাৎ, “সপ্তাকাশ ও পৃথিবী এবং এগুলোর মধ্যে যা কিছু আছে সমস্ত কিছু তাঁরই পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করে। এবং এমন কিছু নেই যা তাঁর প্রশংসা, পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করে না। কিন্তু তাদের পবিত্রতা, মহিমা ঘোষণা তোমরা অনুধাবন করতে পার না। নিশ্চয় তিনি অতি শহনশীল, ক্ষমাপরায়ণ। (সূরা- শু'আরা আয়াত-88)

আর এভাবেই শয়তান ও জিনদের পৃথিবীতে গমনাগমন। জিনদের একদল রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এর নিকট উপস্থিত হয়ে নিরবে কোরআন শ্রবণ করার পর ইসলাম গ্রহণ করে এবং আপন সম্প্রদায়ের প্রতি ভীতিপ্রদর্শনকারী হিসেবে

প্রত্যাবর্তন করে। এতদসত্ত্বেও তারা আমাদের দৃষ্টির অগোচরে। এই সম্পর্কে আল্লাহ পাক বলেন :

{يَا بَنِي آدَمَ لَا يَفْتَنُكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبْوَيْكُمْ مِّنَ الْجَنَّةِ  
يَسْتَرُّ عَنْهُمَا لِبَاسُهُمَا لِيُرِيهِمَا سَوْءَاتِهِمَا إِنَّهُ يَرَآكُمْ هُوَ وَقَبْلُهُ  
مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطَانِ أُوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا  
يُؤْمِنُونَ}

অর্থাৎ “হে বনী আদম! শয়তান যেন তোমাদেরকে বিভ্রান্ত না করে, যেমন সে তোমাদের পিতা-মাতাকে (বিভ্রান্ত করে) জান্নাত থেকে বের করে দিয়েছিল, এমতাবস্থায় যে, তাদের পোষাক তাদের থেকে খুলিয়ে দিয়েছিল যাতে তাদেরকে তাদের লজ্জাস্থান দেখিয়ে দেয়। সে এবং তার দলবল তোমাদেরকে দেখে যেখান থেকে তোমরা তাদেরকে দেখ না। আমি শয়তানদেরকে তাদের বন্ধু করে দিয়েছি, যারা ঈমান আনে না”। (সূরা আল আ’রাফ, আয়াত- ২৭)

আর যখন সৃষ্টিলোক পৃথিবীতে বিরাজমান সবকিছু উপলব্ধি করতে পারে না, তখন তাদের পক্ষে তাদের উপলব্ধির বাইরে বিরাজমান যে সব অদৃশ্য বিষয়াদি রয়েছে সেগুলো অস্বীকার করা জায়ে হবে না।

❖ ষষ্ঠি ভিত্তি : ঈমান বিল কৃদার অর্থাৎ ভাগ্যের প্রতি ঈমান :

শরীয়তের পরিভাষায় 'কৃদার' (قدر) শব্দের অর্থ: আল্লাহ তা'য়ালা কর্তৃক স্বীয় হেকমত ও জ্ঞান অনুসারে সৃষ্টিকুলের জন্য নির্ধারিত ভাগ্য।

ভাগ্যের প্রতি ঈমানের মধ্যে নিম্নোক্ত চারটি বিষয় অন্তর্ভুক্ত রয়েছে,

প্রথমঃ বিশ্বাস করা যে, অনাদিকাল হতে অনন্ত কাল পর্যন্ত আল্লাহ তা'য়ালা তাঁর নিজের ও তাঁর বান্দাহদের কার্যাবলী সংশ্লিষ্ট সব কিছু সম্পর্কে সামগ্রিক ও বিশেষ ভাবে অবগত আছেন।

দ্বিতীয়ঃ এই বিশ্বাস করা যে আল্লাহ তা'য়ালা যা কিছু নির্দ্বারণ ও সম্পাদন করেছেন সব কিছুই তিনি তাঁর লাওহে মাহফুজে (সংরক্ষিত ফলকে) লিখে রেখেছেন।

এ দুটো বিষয় সম্পর্কে আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :

{أَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنْ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنْ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ}

অর্থাৎ “তোমার কি জানা নেই, আকাশ ও পৃথিবীতে যা কিছু রয়েছে আল্লাহ তা অবগত আছেন। নিশ্চয়ই উহা একটি কিতাবে সংরক্ষিত আছে। উহা আল্লাহর নিকট অতি সহজ”। (সূরা আলহাজ্জ আয়াতঃ ৭০)

আব্দুল্লাহ বিন আমর ইবনুল আস (রাঃ)বর্ণনা করেন আমি রাসূলুল্লাহ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)কে ইরশাদ করতে শুনেছি যে, আল্লাহ তা'য়ালা আসমান

ও যমীন সৃষ্টি করার পঞ্চাশ হাজার বছর আগে সমগ্র সৃষ্টি জগতের ভাগ্য সমূহ লিপিবদ্ধ করেছেন। ( সহীহ মুসলিম )

তৃতীয়: এই বিশ্বাস স্থাপন করা যে, বিশ্বজগতের কোন কিছুই আল্লাহ তা'য়ালার ইচ্ছা ব্যতীত সংঘটিত হয় না। সেটি তাঁর নিজের কার্যসম্পর্কিত হোক অথবা তাঁর সৃষ্টির কার্যসম্পর্কিত হোক।

আল্লাহ তা'য়ালা তাঁর কার্যাদি সম্পর্কে বলেন :

وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ

অর্থাৎ “আপনার রব - প্রতিপালক যা ইচ্ছা সৃষ্টি করেন এবং যাকে ইচ্ছা মনোনীত করেন”। (সূরা আলকাসাস, আয়াত-৬৮)

وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ

অর্থাৎ, “আল্লাহ যা ইচ্ছা তা করেন।” (সূরা ইব্রাহীম-২৭)

তিনি আরো ইরশাদ করেন :

{هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُ كُمْ فِي الْأَرْضِ كَيْفَ يَشَاءُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ

الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ}

অর্থাৎ “তিনিই সেই আল্লাহ, যিনি তোমাদের আকৃতি গঠন করেন মাঝের গর্ভে যেমন তিনি ইচ্ছা করেন।

তিনি ছাড়া আর কোন সত্য উপাস্য নেই। তিনি প্রবল পরাক্রমশীল, প্রজ্ঞাময়”। (সূরা আলে ইমরান, আয়াত : ৬) মাখলুকাতের কর্ম-কাণ্ড সংশ্লিষ্ট বিষয় সম্পর্কে আল্লাহ তা'য়ালা বলেন : ﷺ

وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَسْلَطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتُلُوكُمْ : ৬

অর্থাৎ “যদি আল্লাহ ইচ্ছে করতেন তবে তোমাদের উপর তাদেরকে প্রবল করে দিতেন। ফলে তারা অবশ্যই তোমাদের সাথে যুদ্ধ করত”। (সূরা নিসা, আয়াত : ৯০) আরো ইরশাদ হচ্ছে,

وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَدَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ

অর্থাৎ “যদি আল্লাহ চাইতেন, তবে তারা একাজ করত না। অতএব, আপনি তাদেরকে এবং তাদের বানোয়াট বুলিকে পরিত্যাগ করুন”। (সূরাআল আন'আম,আয়াতঃ ১৩৭)

চতুর্থ: বিশ্বাস স্থাপন করা যে, সমগ্র সৃষ্টিজগৎ, তাদের সত্তা, গুণ এবং কর্ম তৎপরতাসহ সবই আল্লাহর সৃষ্টি।

আল্লাহ তা'য়ালা এ প্রসঙ্গে বলেন,

اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ

অর্থাৎ “আল্লাহ প্রতিটি বস্তুর সৃষ্টিকর্তা এবং তিনিই সব কিছুর তত্ত্বাবধায়ক” । (সূরা যুমার-৬২) আল্লাহ আরো ইরশাদ করেন : **وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدْرَهُ تَقْدِيرًا**

অর্থাৎ “তিনি প্রত্যেক বস্তু সৃষ্টি করেছেন, তারপর উহা নির্ধারণ করেছেন পরিমিত ভাবে” । (আল-ফুরকান-২) আল্লাহ তা'য়ালা ইব্রাহীম (আলাইহিস সালাম) সম্পর্কে বলেন যে তিনি তাঁর সম্প্রদায়কে বলেছেন :

**وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ**

অর্থাৎ, “আল্লাহই তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এবং তোমরা যে সব কর্ম সম্পাদন করছো সবই তিনি সৃষ্টি করেছেন” । (সূরা আস্সাফফাত, আয়াত : ৯৬)

পূর্বেই আমরা বর্ণনা করেছি যে “ঈমান বিল কৃদার” বা তাকদীরের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করার কারণে মানুষের কর্ম সমূহের উপর তার ইচ্ছা ও ক্ষমতার বিষয়টি সাংঘর্ষিক নয় । কেননা, শরীয়ত ও বাস্তব অবস্থা বান্দাহর নিজেস্ব যে ইচ্ছা শক্তি রয়েছে তা প্রমাণ করে ।

**১। শরীয়াতের প্রমান :**

আল্লাহ তা'য়ালা বান্দাহর ইচ্ছা প্রসঙ্গে ইরশাদ করেন :

ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَيْ رَبِّهِ مَا بِهِ  
 অর্থাৎ, “এই দিবস সত্য। সুতরাং যার ইচ্ছা সে তার  
 প্রতিপালকের নিকট তার ঠিকানা তৈরী করুক। সূরা  
 নাবা-৩৯ ) আল্লাহ তা'য়ালা আরো বলেনঃ

{ فَأَئُنْوَ حَرَثَكُمْ أَجَى شِئْتُمْ }

অর্থাৎ “অতএব তোমরা তোমাদের শয্য-ক্ষেত্রে  
 (স্ত্রীদের কাছে) যেভাবে ইচ্ছা গমন কর ”। ( সূরা বাক্সারা-  
 ২২৩)

আল্লাহ তা'য়ালা বান্দাহর সামর্থ্য সম্পর্কে আরো  
 বলেন, فَأَئَقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ

অর্থাৎ, “অতএব তোমরা আল্লাহকে যথাসাধ্য ভয়  
 কর”। (সূরা আত্তাগাবুন,আয়াতঃ ১৬) আল্লাহ অন্যত্র  
 ইরশাদ করেন :

{ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ }

অর্থাৎ “আল্লাহ কাউকে তার সাধ্যাতীত কোন কাজের  
 দায়িত্ব দেন না, সে তাই পায় যা সে উপার্জন করে

এবং তাই তার উপর বর্তায় যা সে করে ।” (সূরা  
আল-বাক্সারা, আয়াত ২৮৬) <sup>(১)</sup>

## ২। বাস্তবতার আলোকে এর প্রমাণ :

প্রত্যেক মানুষ জানে যে, তার নিজেস্ব ইচ্ছাশক্তি  
ও সামর্থ্য রয়েছে । এবং এরই মাধ্যমে সে কোন কাজ  
করে বা তা থেকে বিরত থাকে । যে সব কাজ তার  
ইচ্ছায় সংঘর্ষিত হয় যেমন, চলাফেরা করা এবং যা  
তার অনিচ্ছায় হয়ে থাকে যেমন, হঠাত করে শরীর  
প্রকশ্পিত হওয়া । এ উভয় অবস্থার মধ্যে যে  
পার্থক্য রয়েছে তা সে পার্থক্য ও করতে পারে ।

তবে বান্দাহর ইচ্ছা ও সামর্থ্য আল্লাহর ইচ্ছা ও  
সামর্থ্যের অধীন ও অনুগত । আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :  
لَمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمْ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ  
الْعَالَمِينَ {

অর্থাৎ, “যে সরল পথে চলার ইচ্ছা করে তার জন্য <sup>(২)</sup>,  
আর আল্লাহ রাবুল ‘আলামীনের ইচ্ছার বাইরে  
তোমাদের কোন ইচ্ছা কার্য্যকর হতে পারে না” ।  
(সূরা তাক্বীর-২৮-২৯)

যেহেতু সমগ্র বিশ্বজগৎ আল্লাহ তা'য়ালার রাজত্ব তাই  
তাঁর রাজত্বে তাঁর অজানা কিছু ঘটতে পারে না ।

উপরোক্ষেখিত আমাদের বর্ণনানুযায়ী তাক্বীরের  
উপর বিশ্বাস বান্দাহকে তার উপর অর্পিত ওয়াজিব

(১) অর্থাৎ মানুষ সওয়াব সে কাজের জন্যই পাবে, যা সে স্বেচ্ছায়  
করে এবং শাস্তি সে কাজের জন্যই পাবে যা সে স্বেচ্ছায় করে । -  
অনুবাদক

(২) অর্থাৎ, তার জন্য এ কোরআনে উপদেশ রয়েছে ।

আদায় না করার অথবা তাকদীরের কথা বলে পাপাচারে লিঙ্গ হওয়ার কোন সুযোগ প্রদান করে না। সুতরাং তাকদীরের উপর বিশ্বাস করে এই ধরণের যুক্তি উপস্থাপন করা কয়েকটি কারনে বাতিল বলে বিবেচিত হবে। তন্মধ্যে :

প্রথম : আল্লাহু তায়ালা ইরশাদ করেনঃ

{سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَاَ بَأْوَنَا وَلَاَ حَرَمَنَا مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُوْرَا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتَخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَبْيَعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ}

অর্থাৎ “যারা শিরক করছে তারা অচিরেই বলবে, যদি আল্লাহ ইচ্ছা করতেন তবে আমরা এবং আমাদের পূর্বপুরুষগণ শিরক করতাম না। এবং না আমরা কোন বস্তুকে হারাম করতাম। এমনি ভাবে তাদের পূর্ববর্তীরা মিথ্যারোপ করেছে, শেষ পর্যন্ত তারা আমার শান্তি আস্থাদন করেছে। আপনি বলুন, তোমাদের কাছে কি কোন প্রমাণ আছে, যা আমাদেরকে দেখাতে পার ? তোমরা শুধুমাত্র আন্দাজের অনুসরণ কর এবং তোমরা শুধু অনুমান করে কথা বল”। (সূরা আন আম, আয়াত : ১৪৮)

এতে বুঝাগেল যে, পাপ কাজ করার জন্য তাকদীরকে প্রমান হিসাবে পেশ করা যদি বৈধ হত তবে আল্লাহু তায়ালা তাদেরকে তাদের অবাধ্যতার কারণে শান্তি দিতেন না।

দ্বিতীয়ঃ আল্লাহ ইরশাদ করেনঃ

{رَسُّلًا مُّسْتَرِينَ وَمُنْذِرِينَ لَعَلَّ يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا}

অর্থাৎ, “রাসূলগণকে সুসংবাদ দিতা ও ভীতি প্রদর্শনকারী হিসেবে প্রেরণ করেছি, যাতে রাসূলগণের পরে আল্লাহর প্রতি অপবাদ আরোপ করার মত কোন অবকাশ মানুষের জন্য না থাকে। আল্লাহ প্রবল পরাক্রমশালী প্রাজ্ঞ”। (সূরা আন্ন নিসা আয়াত : ১৬৫)

যদি তাকুদীর পথভ্রষ্ট লোকদের জন্য পাপ কাজ করার প্রমান হতো তা হলে নবী-রাসূলগণ প্রেরিত হওয়ার পর এ প্রমান কে উঠিয়ে নেয়া হতো না। কেননা, নবী এবং রাসূলগণের আগমনের পরেও অবাধ্যতা তাকুদীরের কারণে সংঘটিত হচ্ছে।

তৃতীয়ঃ বোখারী ও মুসলিম শরীফে আলী ইবনে আবি তালেব (রাঃ)-থেকে একটি হাদীস বর্ণিত আছে, রাসূল করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) বলেন, তোমাদের মধ্যে এমন কোন লোক নেই, যার ঠিকানা বেহেশতে বা দোষখে লেখা হয়নি। উপস্থিতি শ্রোতাদের মধ্যে এক লোক বলল, হে আল্লাহর রাসূল! তাহলে আমরা কি ভাগ্যের উপর তাওয়াক্তুল তথা ভরসা করে থাকব না? রাসূলুল্লাহ তদুত্তোরে বললেন : না, আমল করতে থাক, যাকে যে উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করা হয়েছে, সে তা সহজ পাবে। তারপর তিনি (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) পাঠ করলেনঃ

{فَإِنَّمَا مَنْ أَعْطَى وَأَنْفَقَ وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى فَسَيْسِرَةُ الْيُسْرَى}

ଅର୍ଥାଏ “ଆର ସେ ଦାନ କରେ, ଆଲ୍ଲାହକେ ଭୟ କରେ ଏବଂ ଯା ଉତ୍ତମ ତା ସତ୍ୟ ବଲେ ମେନେ ଚଲେ ଆମି ତାର ଜନ୍ୟ ସୁଗମ କରେ ଦେବ ସହଜ ପଥ” । (ସୂରା ଆଲ୍ଲାଇଲ-୭) ମୁସଲିମ ଶରୀଫେର ହାଦୀସେ ଏହିଭାବେ ଏସେହେ ସେ,

كُلُّ مُسِّرٍ لِمَا خُلِقَ لَهُ

ଅର୍ଥାଏ, ‘ସେ ଯାର ଜନ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି ତା ତାର ଜନ୍ୟ ସହଜ’ ।

ତାଇ ରାସୁଲୁଲ୍ଲାହ (ସାଲାଲ୍ଲାହ ଆଲାଇହି ଓୟା ସାଲାମ) ସକଳକେ କାଜ କରେ ଯାଓଯାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଯେଛେନ ଏବଂ ତାକୁଦୀରେ ଉପର ଭର କରେ ଥାକତେ ନିଷେଧ କରେଛେନ ।

ଚତୁର୍ଥ: ଆଲ୍ଲାହ ତାଯାଲା ବାନ୍ଦାହକେ କତିପଯ ବିଷୟର ଆଦେଶ ଏବଂ କତିପଯ ବିଷୟ ଥିକେ ନିଷେଧ କରେଛେନ । ତାକେ ତାର କ୍ଷମତା ଓ ସାଧ୍ୟେର ବାହିରେ କିଛୁଇ କରନ୍ତେ ବଲେନନି ।

ଆଲ୍ଲାହ ତା'ଯାଲା ବଲେନ : فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ  
ଅର୍ଥାଏ, “ଅତେବ ତୋମରା ସଥାସାଧ୍ୟ ଆଲ୍ଲାହକେ ଭୟ କର” । (ସୂରା ତାଗାବୁନ-୧୬) ଆରୋ ଏରଶାଦ ହଚେ-  
لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا

ଅର୍ଥାଏ, “ଆଲ୍ଲାହ କାଉକେ ତାର ସାଧ୍ୟାତୀତ କୋନ କାଜେର ଦାୟିତ୍ୱ ଦେନ ନା” । (ସୂରା ବାକ୍ତାରା, ଆୟାତ-୨୮୬)

ଯଦି ବାନ୍ଦାହ କୋନ କାଜ କରାର କ୍ଷେତ୍ରେ ବାଧ୍ୟଇ ଥାକତ, ତାହଲେ ତାକେ ତାର ସାଧ୍ୟ ଓ କ୍ଷମତାର ବହିଭୂତ ଏମନ କାଜେର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଓଯା ହତୋ ଯା ଥିକେ ତାର ରେହାଇ ପାଓଯାର କୋନ ଉପାୟ ଥାକତୋ ନା । ଆର ସେଟା ବାତେଲ । ତାଇ ବାନ୍ଦାହ ଭୁଲ, ଅଜ୍ଞତା ବଶତଃ ଅଥବା

ଜୋରପୂର୍ବକ ଅନିଚ୍ଛାକୃତ କୋନ ଅପରାଧ କରଲେ ତାତେ ତାର ପାପ ହ୍ୟ ନା ।

ପଞ୍ଚମঃ ଆଲ୍ଲାହର ପକ୍ଷ ଥେକେ ନିର୍ଧାରିତ ତାକୁଦୀର ତଥା ଭାଗ୍ୟ ସମ୍ପର୍କେ ବାନ୍ଦାହର କୋନ ଜ୍ଞାନ ନେଇ । ଇହା ଅଦୃଶ୍ୟ ଜଗତେର ଏକ ଗୋପନ ରହ୍ସ୍ୟ । ତକୁଦୀରେର ବିଷୟ ସଂଘଟିତ ହେଁଯାର ପରଇ କେବଳ ବାନ୍ଦାହ ତା ଜାନତେ ପାରେ । ବାନ୍ଦାହର ଇଚ୍ଛା ତାର କାଜେର ପୂର୍ବେ ହ୍ୟ ଥାକେ; ତାଇ ତାର ଇଚ୍ଛା ଆଲ୍ଲାହର ପକ୍ଷ ଥେକେ ନିର୍ଧାରିତ ତାକୁଦୀର ଜାନାର ଉପର ଭିତ୍ତି କରେ ହ୍ୟ ନା । ଏମତାବଞ୍ଚାଯ ତାକୁଦୀରେର ଦୋହାଇ ଦେଓଯାର କୋନ ଅର୍ଥ ହ୍ୟ ନା । ଆର ଯେ ବିଷୟ ବାନ୍ଦାହର ଜାନା ନେଇ ସେ ବିଷୟେ ତାର ଜନ୍ୟ ପ୍ରମାନ ହତେ ପାରେ ନା ।

ଷଷ୍ଠଃ ଆମରା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି, ମାନୁଷ ପାର୍ଥିବ ବିଷୟେ ସଦାସର୍ବଦା ଯଥୋପୟୁକ୍ତ ଓ ସଠିକ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ନିତେ ଆଗ୍ରହୀ ହ୍ୟ ଥାକେ । କଥନ ଓ କ୍ଷତିକର ଓ ଅଲାଭଜନକ କାଜେ ପାବାଢାୟ ନା ଏବଂ ତଥନ ତାକୁଦୀରେର ଦୋହାଇ ଓ ଦେୟ ନା । ତା ହଲେ ଧର୍ମୀୟ କାଜେ ଉପକାରୀ ଦିକ ଛେଡେ ଦିଯେ କ୍ଷତିକର ଓ ନିଷିଦ୍ଧ କାଜେ ଲିଙ୍ଗ ହ୍ୟ ତାକୁଦୀରେର ଦୋହାଇ ଦେୟା ହ୍ୟ କେନ? ବ୍ୟାପାରଟା କି ଉଭୟ କ୍ଷେତ୍ରେ ଏକ ନଯ ?

❖ ପ୍ରିୟ ପାଠକ, ଆପନାର ସମ୍ମୁଖେ ଦୁଟି ଉଦାହରଣ ପେଶ କରଛି ଯା ବିଷୟଟି ସ୍ପଷ୍ଟ କରେ ଦିବେ ।

### ପ୍ରଥମ ଉଦାହରଣ :

ଯଦି କାରୋ ସାମନେ ଦୁଟି ପଥ ଥାକେ । ଏକ ପଥ ତାକେ ଏମନ ଏକ ଦେଶେ ନିଯେ ପୌଛାବେ ଯେଖାନେ ଶୁଦ୍ଧ ନୈରାଜ୍ୟ, ଖୁନ-ଖାରାବି, ଲୁଟପାଟ, ଭୟ-ଭୀତି ଓ ଦୂର୍ଭିକ୍ଷ

বিরাজমান। দ্বিতীয় পথ তাকে এমন স্বপ্নের শহরে নিয়ে যাবে যেখানে শৃঙ্খলা নিরাপত্তা, সুখ স্বাচ্ছন্দ্য ও জান-মালের নিরাপত্তার নিশ্চয়তা বিদ্যমান। এমতাবস্থায় সে কোন পথে চলবে? নিশ্চিত ভাবে বলা যাবে যে, সে দ্বিতীয় পথে চলবে, যে পথে শান্তি ও আইন-শৃঙ্খলা বলবৎ রয়েছে। কোন বুদ্ধিমান লোক প্রথম পথে পা দিয়ে ভাগ্যের দোহাই দিবে না। তাহলে মানুষ আখিরাতের ব্যাপারে বেহেশতের পথ ছেড়ে দোয়খের পথে চলে কৃদরের দোহাই দিবে কেন?

### দ্বিতীয় উদাহরণঃ

রোগীকে ঔষধ সেবন করতে বললে তা তিক্ত হলোও সে সেবন করে। বিশেষ ধরনের কোন খাবার খেতে নিষেধ করা হলে তা সে খায় না, যদিও তার মন তা খেতে চায়। এ সব শুধু নিরাময় ও রোগমুক্তির আশায়। এবং সে ত্বকদীরের তথা ভাগ্যের দোহাই দিয়ে ঔষধ সেবন থেকে বিরত থাকে না বা নিষিদ্ধ থাদ্য ভক্ষণ করে না।

তাহলে মানুষ আল্লাহ এবং তাঁর রাসূলের নির্দেশাবলী বর্জন এবং নিষেধাবলী অমান্য করে ভাগ্যের দোহাই দিবে কেন?

সপ্তমঃ যে ব্যক্তি তার উপর অর্পিত ওয়াজিব কাজসমূহ ত্যাগ করে অথবা পাপকাজ করে ভাগ্যের দোহাই দিয়ে অথচ তার ধন-সম্পদ বা মান সম্মানে কেউ যদি আঘাত হেনে বলে, এটাই তোমার তাকুদীরে লেখা ছিল, আমাকে দোষাক্রম করো না, তখন সে তার যুক্তি গ্রহণ করবে না। তাহলে কেমন করে সে তার উপর অন্যের আক্রমনের সময়

তাকুদীরের দোহাই স্বীকার করে না । তা হলে কেন সে আল্লাহর অধিকারে আঘাত হেনে তকুদীরের দোহাই দেবে ?

উল্লেখ্য, একদা উমর ইবনে খাত্বাব (রাঃ) এর দরবারে এক চোরকে হাজির করা হয় । তার হাত কর্তনের নির্দেশ দেয়া হলে সে বলে ! হে আমিরুল মুমেনীন ! থামুন, আল্লাহ তাকুদীরে লিখে রেখেছেন বলে আমি চুরি করেছি । উমর ইবনে খাত্বাব (রাঃ) বললেন, আমরা ও আল্লাহ তাকুদীরে লিখে রেখেছেন বলে হাত কর্তনের নির্দেশ দিয়েছি ।

তাকুদীরের উপর ঈমানের বহুবিধ ফল রয়েছে তন্মধ্যে বিশেষ কয়েকটি হলো :

১। ঈমান বিল কুদার দ্বারা উপায়-উপকরণ গ্রহনকালে ব্যক্তির অন্তরে আল্লাহ তা'য়ালার উপর তাওয়াক্কুল ও ভরসার সৃষ্টি হয় এবং সে তখন শুধুমাত্র উপায়-উপকরণের উপর নির্ভরশীল হয় না । কেন না, প্রতিটি বস্তুই আল্লাহ তা'য়ালার তকুদীরের আওতাধীন ।

২। ব্যক্তির কোন উদ্দেশ্য সাধিত হলে সে তখন নিজেকে নিয়ে গর্ববোধ করে না । কারণ, যা অর্জিত হয়েছে তা সবই আল্লাহর নেয়ামত । যা তিনি কল্যান ও সাফল্যের উপকরণ দ্বারা নির্ধারণ করে রেখেছেন । আর ব্যক্তি নিজ কর্মের জন্য আত্মস্ফুরি হলে এই নিয়ামতের কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করতে ভুলে যায় ।

৩। ঈমান বিল কুদার দ্বারা বান্দাহর উপর আল্লাহর তকুদীর অনুযায়ী যা কার্যকরী হয় তাতে তার অন্তরে প্রশান্তি ও নিশ্চিন্ততা অর্জিত হয় । ফলে সে

কোন প্রিয় বস্তু হারালে বা কোন প্রকার কষ্ট ও বিপদাপদে পতিত হলে বিচলিত হয়না। কারণ; সে জানে যে, সবকিছুই সেই আল্লাহর তকুদীর অনুযায়ী ঘটছে যিনি আকাশমণ্ডল ও পৃথিবীর মালিক। যা ঘটবার তা ঘটবেই।

এই প্রসঙ্গে আল্লাহ পাক বলেনঃ

{مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَاٰ فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ تُبَرَّأُوهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِسِيرٍ لَّكِنْ لَا يَأْسِرُوْا عَلَىٰ مَا فَيَأْتُكُمْ وَلَا تَنْفَرُوْا بِمَا آتَيْتُكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ}

অর্থাৎ “পৃথিবীতে এবং তোমাদের” নিজেদের উপর যে সব বিপদাপদ আসে জগৎ সৃষ্টির পূর্বেই তা একটি কিতাবে লিপিবদ্ধ রয়েছে। নিচয়ই এটা আল্লাহর পক্ষে অতি সহজ। এটা এজন্য, যাতে তোমরা যা হারিয়ে ফেলো তজ্জন্য দুঃখিত না হও এবং তিনি তোমাদেরকে যা দিয়েছেন, তজ্জন্য উল্লিখিত না হয়ে উঠ। আল্লাহ কোন উদ্ধৃত অহংকারীকে পছন্দ করেন না”। (সূরা আল হাদীদ, আয়াত : ২২-২৩)

নবী করীম (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) বলেন, “মুমেনের ব্যাপারে আশ্চর্য্য হতে হয়, তার সব ব্যাপারেই কল্যাণ নিহিত রয়েছে। একমাত্র মুমেনের ব্যাপারেই তা হয়ে থাকে। আনন্দের কিছু হলে সে শুকরিয়া জ্ঞাপন করে, তখন তা তার জন্য কল্যাণ বয়ে আনে। আর যখন তার উপর কোন ক্ষতিকর বিষয় আপত্তি হয় তখন সে ধৈর্য্য ধারণ করে, তখন তার জন্য তাও কল্যাণকর হয়ে উঠে”। (মুসলিম শরীফ)

তাকুদীর সম্পর্কে দুটি সম্প্রদায় পথভ্রষ্ট হয়েছে  
তনুধ্যে একটি হলো : যাব্রিয়্যাহ সম্প্রদায় :

এরা বলে, বান্দাহ তাকুদীরের কারণে স্বীয় ক্রিয়া-কর্মে বাধ্য, এতে তার নিজস্ব কোন ইচ্ছা শক্তি বা সামর্থ্য নেই।

দ্বিতীয়টি হলোঃ কৃদারিয়াহ সম্প্রদায় :

এদের বক্তব্য হলো বান্দাহ তার যাবতীয় কর্ম-কাণ্ডে স্বীয় ইচ্ছা ও শক্তির ক্ষেত্রে স্বয়ংসম্পন্ন, তার কাজে আল্লাহ তা'য়ালার ইচ্ছা বা কুদরতের কোন প্রভাব নেই।

শরীয়ত ও বাস্তবতার আলোকে প্রথম দল (যাব্রিয়াহ সম্প্রদায়ের) বক্তব্যের জবাব :

১. শরীয়ত এর আলোকে এর জবাব : নিচ্যই আল্লাহ তা'য়ালা তাঁর বান্দাহর জন্য ইরাদা ও ইচ্ছাশক্তি সাব্যস্ত করেছেন এবং বান্দাহর প্রতি তার কার্যক্রমের সম্বন্ধে আরোপ করেছেন। আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :

مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْآخِرَةَ

অর্থাৎ, “তোমাদের কারো কাম্য হয় দুনিয়া, আবার কারো কাম্য হয় আখেরাত” (সূরা ইমরান, আয়াত : ১৫২) আল্লাহ অন্যত্র ইরশাদ করেন :

{وَقُلْ لِلْجَنَّقِ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءْ فَلْتُোِمِنْ وَمَنْ شَاءْ فَلِيَكْفُرْ إِنَّا أَعْنَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقَهَا}

অর্থাৎ “বল, সত্য তোমার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে আগত। অতএব, যার ইচ্ছা বিশ্বাস স্থাপন করুক এবং যার ইচ্ছা কুফরী করুক। আমি যালেমদের জন্য অগ্নি প্রস্তুত করে রেখেছি। যার বেষ্টনী তাদেরকে পরিবেষ্টিত করে রাখবে।” (সূরা আলকুছাহাফ, আয়াত-২৯) আল্লাহ তা'য়ালা আরো বলেন :

وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رُبِّكَ بِظَلَامٍ  
 لِلْعَبْدِ

অর্থাৎ, “যে সৎকর্ম করে সে নিজের জন্যই করে, আর যে অসৎকর্ম করে, তা তারই উপর বর্তাবে। আপনার পালনকর্তা বান্দাহদের প্রতি মোটেই যুলূম করেন না। (সূরা ফুস্সিলাত-৪৬)

২. বাস্তবতার আলোকে এর জবাব : সকল মানুষেরই জানা আছে যে, তার কিছু কর্ম স্বীয় ইচ্ছাধীন, যা তার আপন ইচ্ছায় সম্পাদিত করে, যেমন, খাওয়া-দাওয়া, পান করা এবং ত্রয়-বিত্রয় করা। আর কিছু কাজ তার অনিচ্ছাধীন, যেমন, অসুস্থ্যতার কারণে শরীর কম্পন করা ও উঁচু স্থান থেকে নিচের দিকে পড়ে যাওয়া। প্রথম ধরণের কাজে মানুষ নিজেই কর্তা, নিজ ইচ্ছায় সে তা গ্রহণ করেছে এতে কোন বাধ্যবাধকতা ছিল না। আর দ্বিতীয় প্রকার কাজ-কর্মে তার কোন নিজেস্ব পছন্দ ছিল না এবং তার উপর যা পতিত হয়েছে তার কোন ইচ্ছাও তার ছিল না।

শরীয়ত ও যুক্তির আলোকে দ্বিতীয় দল কুদারিয়াহ দের বক্তব্যের জবাব :

শরীয়ত : আল্লাহ তা'য়ালা সমস্ত বস্তুর স্রষ্টা, জগতের সবকিছু আল্লাহর ইচ্ছায় অস্তিত্ব লাভ করে। আল্লাহ তা'য়ালা তাঁর পবিত্র গ্রন্থে স্পষ্ট করে বলেছেন যে, বান্দাহদের সব কর্ম-কাণ্ডও আল্লাহর ইচ্ছায় বাস্তবায়িত হয়ে থাকে। আল্লাহ তা'য়ালা ইরশাদ করেন :

لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَفْتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ جَاءَهُمْ  
 الْبَيْنَاتُ وَلَكِنَّ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مِنْ آمَنَ وَمِنْهُمْ مِنْ كَفَرَ وَلَوْ شَاءَ  
 اللَّهُ مَا أَفْتَلُوا وَلَكِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ

অর্থাৎ, “আর আল্লাহ যদি ইচ্ছা করতেন, তাহলে সুস্পষ্ট প্রমাণাদি এসে যাবার পর তাদের - পয়গম্বরদের- পরবর্তীরা পরম্পর লড়াই-বিহুরে লিপ্ত হতোন। কিন্তু তাদের মধ্যে মতবিরোধ সৃষ্টি হয়ে গেলো। অতঃপর তাদের কেউ তো ঈমান এনেছে, আর কেউ হয়েছে কাফের। আর আল্লাহ যদি ইচ্ছা করতেন তাহলে তারা পরম্পর লড়াই করতো না। কিন্তু আল্লাহ তাই করেন, যা তিনি ইচ্ছা করেন”। (সূরা আল বাকারা আয়াত : ২৫৩)

আল্লাহ আরো বলেন :

{وَلَوْ شِئْنَا لَآتَيْنَا كُلُّ نَفْسٍ هُدًاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لَأَمْلَأَنْ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسَ أَجْمَعِينَ}

অর্থাৎ “আমি ইচ্ছা করলে প্রত্যেকে সৎপথে পরিচালিত করতাম; কিন্তু আমার এ উক্তি অবধারিত সত্য, আমি জীন ও মানব উভয় দ্বারা অবশ্যই জাহান্নাম পূর্ণ করব।” (সূরা আস্সিজদাহ, আয়াত : ১৩)

খ - যুক্তি মাধ্যমে এর জবাব। একথা নিশ্চিত যে, সমগ্র বিশ্বজগৎ আল্লাহর মালিকানাধীন এবং মানুষ এই বিশ্বজগতেরই একটি অংশ, তাই সেও আল্লাহর মালিকানাধীন। আর মালিকানাধীন কোন সত্তার পক্ষে মালিকের অনুমতি ও ইচ্ছা ব্যতিরেকে তার রাজত্বে কোন কিছু করা সম্ভব নয়।

ইসলামী আকৃদাহর লক্ষ্যসমূহ :

ইসলামী আকৃদাহর লক্ষ্যসমূহ। অর্থাৎ, উহার মহৎ উদ্দেশ্যাবলী যা এ আকৃদাহকে দৃঢ়ভাবে ধারন ও পালন করার ফলে অর্জিত হয়ে থাকে, সেগুলো অনেক ও বহুবিধ যেমন,

১। সর্বপ্রকার এবাদত আল্লাহ তায়ালার জন্য একনিষ্ঠ ভাবে সম্পাদন করা। কেননা, তিনিই আমাদের একমাত্র স্রষ্টা, এতে তাঁর কোন অংশীদার নেই। তাই এবাদত একমাত্র তারই জন্য হতে হবে।

২। আকুলাদার শুণ্যতার ফলে উত্তর নৈরাজ্য ও বিশ্বজ্ঞান থেকে চিন্তাধারা ও বুদ্ধিমত্তাকে মুক্ত করা। কারণ, এই আকুলাদাহবিহীন ব্যক্তি আকুলাদাহশুণ্য ও বস্ত্রপূজারী হয় অথবা কুসংস্কার ও নানাবিধ আকুলাদাহগত ভাস্তুতে নিমজ্জিত থাকে।

৩। মানবিক ও চিন্তাগত প্রশান্তি অর্জন। এর ফলে ব্যক্তির মনে না কোন প্রকারের উদ্বেগ ও বিষণ্নতা থাকে, না চিন্তাধারায় থাকে কোন অস্ত্রিতা। কারণ, এই আকুলা আল্লাহর সাথে মুমিনের সম্পর্ককে জোরদার ও সুদৃঢ় করে দেয়। ফলে, সে তার স্রষ্টা ও প্রতিপালকের তাকুদীর বা সিদ্ধান্তে সন্তুষ্ট থাকে। তার আত্মা লাভ করে প্রশান্তি। ইসলামের জন্য তার অন্তর হয় উত্সোচিত এবং জীবনধর্ম হিসেবে সে ইসলাম ছাড়া বিকল্প কোন কিছুর দিকে তাকায় না।

৪। আল্লাহর এবাদত, মানুষের সাথে লেন-দেন ও আচার আচরণে কাজ ও উদ্দেশ্যে পথবিচুঃতি হতে নিরাপত্তা অর্জন। কেননা, যে ব্যক্তি তার আকুলাদাহ কে রাস্তাগণের প্রতি বিশ্বাস ও তাঁদের অনুসরণের উপর স্থাপন করে তার আকুলাদাহই উদ্দেশ্য ও কর্মগত দিক দিয়ে নিরাপদ ও বিশুদ্ধ হতে পারে।

৫। সব বিষয়ে সুচিন্তিত ও দৃঢ়তার সাথে পদক্ষেপ নিতে সাহায্য লাভ হয়। যাতে বান্দাহ সওয়াবের আশায় সৎ ও পুণ্য কাজের কোন সুযোগ হাতছাড়া কও না এবং আখেরাতের কঠোর ও ভয়াবহ

শাস্তির ভয়ে সব ধরণের পাপের স্থান থেকে নিজেকে দূরে রাখে। কারণ, ইসলামী আকুলাহর অন্যতম মৌলিক বিশ্বাস হচ্ছে পুনর্গঠন ও কাজের প্রতিফল লাভের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন।

আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন,

وَلَكُلْ دَرَجَاتٌ مَمَّا عَمِلُوا وَمَا رُبِّكَ بِعَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ

অর্থাৎ “প্রত্যেকের জন্য রয়েছে তাদের কর্মের আনুপাতিক মর্যাদা এবং আপনার প্রতিপালক তাদের কর্ম সম্পর্কে বে-খবর নন।” (সূরা আল আনআম, আয়াত : ১৩২)

রাসূল (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এই লক্ষ্য সাধনের জন্য উৎসাহিত করে বলেন,

(الْمُؤْمِنُونَ الْقَوِيُّونَ خَيْرٌ وَأَحَبُّ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُ الضَّعِيفُ  
وَفِي كُلِّ خَيْرٍ أَخْرَصٌ عَلَىٰ مَا يَنْفَعُكُمْ وَإِسْعَنْ بِاللَّهِ وَلَا تَعْجِزُ  
وَإِنَّ أَصْحَابَكُ شَيْءٍ فَلَا يَقْلِلُ لِوَاهِي فَعَلَتْ كَانَ كَذَلِكَ وَكَذَا  
وَلِكُنْ قُلْ قَدْرُ اللَّهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَإِنْ لَوْ تَفَتَّحَ عَمَلُ الشَّيْطَانِ)

অর্থাৎ, “শক্তিশালী মুমিন আল্লাহর নিকট দুর্বল মুমিনের চেয়ে উত্তম ও অধিক প্রিয়। প্রত্যেকের মধ্যেই কল্যাণ নিহিত আছে। তোমার জন্য যা কল্যাণকর ও উপকারী তা করতে সচেষ্ট হও এবং আল্লাহর সাহায্য প্রার্থনা কর। অপারাগ ও অক্ষম হয়ো ন।। বিপদগ্রস্ত হলে এ কথা বলবে না যে, আমি যদি এটা করতাম, ওটা করতাম, তাহলে এমনটা হতো। বরং বল, আল্লাহ তাকুদীরে যা রেখেছেন তা হয়েছে আল্লাহ যা চান, তাই করেন। কারণ, “যদি” শব্দটি শযুতানী কাজের দ্বার উন্মুক্ত করে দেয়। (মুসলিম শরীফ)

৬। এমন এক শক্তিশালী জাতি গঠন করা যে জাতি আল্লাহর দীনকে প্রতিষ্ঠিত করার, উহার ভিত্তিসমূহ মজবুত ও উহার পতাকা সমুদ্রত করার

লক্ষ্যে দুনিয়ার সব প্রতিকূল পরিস্থিতিকে উপেক্ষা করে জান ও মাল ব্যয় করবে ।

এই প্রসঙ্গে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন :

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَأُوا  
وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ

অর্থাৎ “তারাই মুমিন, যারা আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের প্রতি ঈমান আনার পর সন্দেহ পোষণ করে না এবং আল্লাহর পথে জীবন ও ধন-সম্পদ দ্বারা জেহাদ করে। তারাই সত্যবাদী” । (সূরা আল-হজুরাত, আয়াত ১৫)

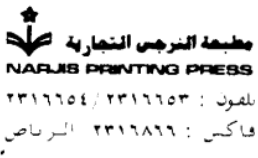
৭। ব্যক্তি ও দল সংশোধন করে ইহকাল ও পরকালের শান্তি ও স্বাচ্ছন্দ্য অর্জন করা এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে সওয়াব ও সম্মান লাভ করা । এই প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'য়ালা বলেন :

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكْرِ أَوْ أُنْشَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْسِنَنَّ حَيَاةً  
طَيِّبَةً وَلَنُعَذِّرَنَّهُمْ أَجْرُهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ {

অর্থাৎ “যে সৎ কর্ম সম্পাদন করে সে ঈমানদার পুরুষ হোক কিংবা নারী, আমি তাকে পবিত্র জীবন দান করব এবং প্রতিদানে তাদেরকে তাদের উন্নত কাজের কারণে প্রাপ্য পুরুষ্কার দেব, যা তারা করত” । (সূরা আন্নাহল আয়াত- ৯৭)

উপরোক্ত বিষয়গুলো হচ্ছে, ইসলামী আকূলাদার কতিপয় উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য । আল্লাহর কাছে প্রার্থনা করি, তিনি যেন আমাদেরকে এবং সকল মুসলমানকে এগুলো অর্জনের তাওফীক দান করেন ।

আল্লাহর পক্ষ থেকে সালাত ও সালাম আমাদের প্রিয় নবী মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)-এর উপর এবং তাঁর পরিবার-পরিজন ও সাহাবায়ে কেরামদের উপর । আমীন ।



مطبعة النرجس التجارية  
NARJIS PRINTING PRESS

تلفون : ٢٣١٦٦٥٤/٢٣١٦٦٥٣

فاكس : ٢٣١٦٨٦٦ - البرهان

# شرح أصول الإيمان

لفضيلة الشيخ العلامة /

محمد بن صالح العثيمين — رحمه الله —

ترجمة

محمد عليم الله بن إحسان الله

راجعه :

محمد مطيع الإسلام بن علي أحمد

إصدار

المكتب التعاوني للدعوة و الإرشاد و توعية الحاليات

بأم الحمام بالتعاون مع مكتب الدعوة بحي الروضة

ص ب : ٨٧٢٩٩ الرياض : ١١٦٤٢ تلفون : ٤٩٢٢٤٢٢

فاكس : ٤٩٧٠٥٦١